
Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

67  

EPITOME FILOSÓFICO Y TRANSCOMPLEJO DESDE UNA MIRADA UNIVERSAL E 
INTEGRATIVA  

 

PHILOSOPHICAL AND TRANSCOMPLEX EPITOME FROM A UNIVERSAL AND 
INTEGRATIVE POINT OF VIEW. 

 

Juan Carlos Pérez Vega. 
Universidad Nacional Experimental de los Llanos Occidentales "Ezequiel Zamora" 

                                                       Código Orcid: https://Orcid.org/0009-0003-9396-8351 
Juancarlospv08@gmail.com  

 
Licenciado en Contaduría Pública (UNELLEZ) y Abogado (USM).Maestrías en: Gerencia 
Empresarial (UFT) y Gerencia Pública (UNELLEZ).Doctorados en: Gerencia Avanzada 
(UFT). Ambiente y Desarrollo (UNELLEZ) en curso. Postdoctorado en: Estudios Libres 
“Ontología del conocimiento y su trascender desde la perspectivas educativas y 
gerenciales” (UFT). Gerencia Organizacional Transcompleja (UNITEC – REDIT). 
Filosofía de la Ciencia y la Transcomplejidad (UNITEC – REDIT). Tecnociencia y 
Sociedad. (UNEG – REDIT). Docente Universitario, con Categoría de Asociado, Adscrito 
al Programa de Ciencias Sociales y Económicas del Vicerrectorado de Planificación y 
Desarrollo Social, UNELLEZ Barinas - Venezuela 

 

Resumen  

Exponer en un epítome sobre los diferentes enfoques filosóficos, es presentar una 
recopilación, sobre los aspectos relevantes de un tema en particular, de acuerdo a esto 
se presenta este artículo que tiene como objetivo principal recopilar los postulados más 
relevantes de las siguientes corrientes filosóficas: Racionalismo, Gnoseología, 
Empirismo, Dialéctica de la realidad, Hermenéutica filosófica, Epistemología del 
lenguaje, Racionalismo crítico, Fenomenología y Física teórica, corrientes que 
plasmaron sus teorías desde aproximadamente en el siglo XVII y que hoy en pleno siglo 
XXI aún sus hipótesis siguen vigentes, en conjunto con el nuevo paradigma emergente 
que está dominando casi todos los aspectos de la ciencia la “transcomplejidad”, como un 
enfoque emergente e integrador para la producción de conocimiento complejo y 
transdisciplinario en el área de las ciencias de la educación, de la política, la economía, 
la gerencia entre otras disciplinas, por medio de ella se adopta una posición investigativa 
abierta, flexible, donde lo cuantitativo, lo cualitativo y lo dialéctico se complementan en 
una relación sinérgica que configura una matriz epistémica multidimensional con base 
en los principios de complementariedad, sinergia, integralidad y reflexividad; como 
resultado, se trata de una práctica cambiante que se basa en el rigor, la apertura, el 
trabajo en equipo y un proceso evolutivo que involucra una variedad de metodologías. 

 
 
Palabras clave: Complementariedad, Dialéctica, Epistemología, Fenomenología, 
Transcomplejidad 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

68  

 

Abstract 
 

Presenting an epitome on different philosophical approaches involves compiling the 
relevant aspects of a particular topic. This article aims to gather the most significant 
postulates of the following philosophical currents: Rationalism, Gnoseology, Empiricism, 
Dialectics of Reality, Philosophical Hermeneutics, Epistemology of Language, Critical 
Rationalism, Phenomenology, and Theoretical Physics. These currents developed their 
theories around the 17th century and, even in the 21st century, their hypotheses remain 
relevant. Additionally, the emerging paradigm of "transcomplexity" is dominating almost 
all aspects of science. This integrative approach is used for producing complex and 
transdisciplinary knowledge in fields such as education, politics, economics, and 
management. It adopts an open and flexible investigative stance, where quantitative, 
qualitative, and dialectical methods complement each other in a synergistic relationship. 
This forms a multidimensional epistemic matrix based on principles of complementarity, 
synergy, integrality, and reflexivity. As a result, it is a dynamic practice based on rigor, 
openness, teamwork, and an evolutionary process involving various methodologies. 
 

Keywords: Complementarity, Dialectics, Epistemology, Phenomenology, 

Transcomplexity 

 

Introducción  
 

La noción de empirismo que se construyó hacia finales del siglo XIX y sigue 

circulando todavía hoy —a pesar de las críticas— sostiene que el empirismo moderno, 

se plantea epistemológicamente dos nociones fundamentales: 

La primera noción, es la tesis genética, que es el origen de todos los contenidos 

mentales reside en la experiencia; esto significa que sus seguidores descartan la 

presencia de contenidos mentales inherentes y la posibilidad de un saber exclusivamente 

a priori. La segunda noción es la epistémica, ella solo se puede justificar el conocimiento 

a posteriori, la misma fue desarrollada especialmente por varios filósofos ingleses, motivo 

por el cual frecuentemente se menciona como "empirismo inglés". Algunos de los 

defensores más destacados incluyeron a Bacon, Hobbes, Locke, Berkeley y Hume, 

quienes se resistieron a las ideas propuestas por filósofos como Descartes, Spinoza y 

Leibniz. Entre sus características se pueden mencionar:  

La realidad sensible es perceptible, es el origen de todas las ideas: inicialmente 

percibimos el mundo y posteriormente lo consideramos o imaginamos. No podemos 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

69  

concebir algo sin previamente haber percibido un material que motive la acción de 

imaginar. El individuo adquiere conocimientos mediante sus sentidos. 

El conocimiento es subjetivo: no hay ideas preconcebidas, es decir la mente se 

encuentra. El conocimiento se adquiere a partir de experiencias internas (pensamientos, 

emociones, entre otros) y experiencias externas (materiales y físicas). 

Los principales representantes del empirismo fueron: 

John Locke y David Hume, para Locke la mente es como una hoja en blanco, 

vacía de caracteres, en el sentido de vacía de ideas —no de facultades ni de principios 

operativos— y que adquiere sus materiales de la experiencia, entendida como la acción 

de observar eventos sensibles externos y operaciones internas de la mente. Por su parte 

Hume, expresaba en ningún caso puede la mente ejercerse en una acción, que no pueda 

ser incluida en el término percepción; en consecuencia, dicho término se puede aplicar 

a los juicios, que nos permiten diferenciar entre el bien y el mal moral, con la misma 

propiedad que a cualquier otra actividad mental. Por consiguiente, se puede decir, que 

el conocimiento, para ambos autores, es el resultado de un proceso mental donde es tan 

importante la materia prima de los contenidos mentales que es suministrada por la 

experiencia “las ideas en el caso de Locke, las impresiones, en el de Hume” como las 

operaciones que la mente ejerce sobre ellos. 

Por su parte, George Berkeley, asumió una diferencia ontológica radical entre las 

mentes y los cuerpos, argumentando que las ideas de la mente son incapaces de 

parecerse a los cuerpos materiales que supuestamente representan. Dado que una idea 

no puede parecerse más que a una idea, argumentaba que, para asegurar la posibilidad 

de que adquiramos conocimientos ciertos, la ontología debería limitarse a las mentes y 

a las ideas percibidas. Por lo tanto, la filosofía de Berkeley, por un lado, reemplazó a la 

metafísica que sostenía la presencia de la materia por un idealismo en el que solo se 

encuentran ideas y mentes.  

En contraposición, descartó el realismo representacional o indirecto y mantuvo 

una perspectiva fenomenista: lo que entendemos son conceptos, o sea, sucesos que 

tienen lugar en las mentes (ya sea la mente de Dios o las mentes de los seres humanos). 

Berkeley argumentaba que sólo se puede garantizar la perpetuidad del mundo objetivo 

si se propone una mente divina infinita. Por lo tanto, a diferencia de las filosofías de Locke 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

70  

y Hume, Dios tiene un rol fundamental en el idealismo de Berkeley. Dios es el 

pensamiento donde se encuentran todas las ideas que conforman el mundo objetivo e 

intersubjetivo. 

Es pertinente mencionar la Dialéctica de la realidad, según Harvey (2018, 8) es un 

proceso y no una cosa y es, además, un proceso en el que no tienen ninguna distinción 

de carácter cartesiano entre la mente y la materia, entre el razonamiento y la acción, 

entre la conciencia y la realidad, entre la teoría y la acción. La discusión frecuente sobre 

si, por ejemplo, la naturaleza de la realidad es ontológicamente dialéctica o si 

simplemente la dialéctica es una epistemología adecuada para comprender la 

naturaleza, es, desde este enfoque, tan falsa como la distinción cartesiana entre la mente 

y la materia. Sin embargo, este debate reviste muchísima importancia.  

De hecho, sostiene Ollman, este debate sobre lo que es "el modo dialéctico de 

argumentación" es una discusión sobre cómo abstraer los fenómenos que encontramos 

en la vida cotidiana. Definir los fundamentos de la dialéctica ofrece una vía de acceso a 

áreas de investigación futuras, un debate acerca de cómo elaborar dichas abstracciones. 

Marx, por supuesto, se referenciaba en la lógica y del método aplicado por Hegel ante él 

y sin el estudio cuidadoso de este posiblemente no hubiera podido haber llegado a 

componer las prácticas dialécticas insertas en El Capital, el aparato de abstracciones 

conceptuales que le permitió comprender el mundo como lo hizo ni hubiera podido haber 

formulado sus estrategias políticas y prácticas. 

Algunos principios de la dialéctica son:  

1. El enfoque dialéctico se centra en entender los procesos, flujos, fusiones y 

relaciones a través del estudio de los elementos, objetos, estructuras y sistemas 

organizados. Existen un profundo principio ontológico involucrados aquí ya que, 

en realidad, los dialécticos argumentan que los elementos, objetos, estructuras y 

sistemas nunca se encuentran fuera de la realidad o previo a los procesos, flujos  

2. o relaciones que los generan, sostienen o debilitan. Por ejemplo, en nuestro 

mundo actual, los flujos  

3. De capital (bienes y dinero) y de individuos crean, mantienen o debilitan sitios 

como fábricas, barrios y ciudades, vistos como objetos. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

71  

4. En cuanto a los trabajadores, se incluyen en ese proceso (como factores de 

producción y como consumidores de productos terminados), ellos también se 

convierten en complementos y por consiguiente en una manifestación particular 

de capital (capital variable, en la terminología de Marx). Igualmente, el dinero se 

toma como parecido a cosa u objeto de diferentes formas, pero esas cosas (como 

las monedas o las cifras en una pantalla de computadora) solo tienen significado 

en términos de los procesos sociales de producción e intercambio que los 

certifican. Sin los procesos que continuamente operan para apoyar, el dinero no 

tendría sentido. 

5. Puesto que la materia (sustancias cosa) y la energía (un flujo) son 

intercambiables, ni el uno ni el otro pueden priorizarse como el foco de ninguna 

investigación porque se perdería gravemente la visión y comprensión de lo que 

representa la materia. Los electrones surgen, al igual que “cosas” y “flujos”. A 

pesar de que los físicos tardaron muchos años en admitir que estas dos 

perspectivas no eran ni inconmensurables ni mutuamente excluyentes. 

6. Los elementos o las 'cosas' están constituidas por flujos, procesos y relaciones 

que operan dentro de campos limitados que constituyen totalidades o sistemas 

estructurados. Una perspectiva dialéctica tanto de lo individual como del sistema 

estructurado del que forman parte se fundamenta completamente en un 

entendimiento de los procesos que conforman las relaciones que logran que la 

cosa y el sistema estructurado sean factibles. 

7. Las 'cosas' y los sistemas que muchos investigadores tratan como algo 

irreductible, que no es problemático, en el pensamiento dialéctico se entienden 

como internamente contradictorios en virtud de los múltiples procesos que los 

constituyen.  

8. Se asume que las 'cosas' siempre "son internamente heterogéneas, es decir, 

contradictorias a todo nivel". Esto se deriva de las dos primeras proposiciones, 

pero vale la pena exponerlo explícitamente. 

9.  Poner límites al espacio, el tiempo, la escala y el ambiente es, entonces, una 

consideración estratégica muy importante en el desarrollo de conceptos y teorías. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

72  

10.  El espacio y el tiempo no son ni absolutos ni externos a los procesos sino 

contingentes y contenidos en estos mismos. 

11.     Las partes y todos se constituyen uno al otro recíprocamente. 

12.  El hecho de que las partes y los todos estén intrínsecamente entretejidas conlleva 

"la intercambiabilidad del sujeto y el objeto, de la causa y el efecto" 

13. El comportamiento transformativo -'la creatividad'- surge de las contradicciones 

en las que se conjugan tanto la heterogeneidad internalizada de las 'cosas' como 

la heterogeneidad más obvia presente en los sistemas. 

14. "El cambio es una característica de todos los sistemas y de todos los aspectos de 

los sistemas"  

15. La persistencia y el equilibrio no son el estado natural de las cosas, pero sí se 

requiere buscar una explicación de estas en las acciones de las fuerzas contrarias. 

Para conseguirlo, es necesario que al mismo tiempo se satisfagan todas las 

relaciones matemáticas que existen en el sistema, las cuales usualmente se 

manifiestan como desigualdades entre los parámetros. 

16. La naturaleza, siempre es la exploración perpetua de la novedad. Ya que la acción 

transformativa, principalmente en la acción creativa, en lugar de la acción rutinaria, 

surge de la contradicción, esta puede en principio ocurrir en cualquier parte y por 

todas partes en el mundo físico, biológico y social. 

17. La investigación es en sí misma un proceso que produce permanencias tales 

como conceptos, abstracciones, teorías y estructuras institucionalizadas de 

conocimiento, las cuales se establecen para ser sustentadas o refutadas por 

procesos continuos de investigación. 

18. La exploración de los mundos posibles es inherente al pensamiento dialéctico. La 

exploración de las potencialidades para el cambio, para la autorrealización, para 

la construcción de nuevas identidades colectivas y órdenes sociales, de nuevas 

totalidades (por ejemplo, los ecosistemas sociales) y parecidos, es un motor 

esencial en la teoría dialéctica del marxismo. La exploración de esas  

19. oportunidades se encuentra, debido a las normas de investigación dialéctica, que 

se encuentran dentro y no articuladas previamente o posteriormente a las 

prácticas sociales, incluyendo las del proceso investigativo. Por lo tanto, la 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

73  

investigación nunca se trata de elegir entre las diversas aplicaciones de un saber 

neutral, sino más bien de explorar en profundidad las posibilidades que se hallan 

en el núcleo mismo de la argumentación dialéctica. 

Este tipo de razonamiento fue desarrollado por Hegel, posteriormente fue tomado 

por Karl Marx (1818-1883) en sus interpretaciones de la historia y la sociedad, y 

continuado luego por Friedrich Engels (1820-1895). Otros pensadores occidentales, 

como Theodor W. Adorno (1903-1969), retomaron el concepto y método dialéctico 

Específicamente, Adorno convirtió el periodo positivo de la dialéctica en una dialéctica 

"negativa", dejando la discusión sin concluir. Filósofos y científicos modernos debaten 

sobre el concepto de la dialéctica como técnica. Pensadores como Lucien Seve o Jean-

Paul Sartre sostienen que no es un método adecuado para obtener conocimiento de la 

naturaleza. De hecho, Sartre tiene un libro dedicado específicamente al tema, Crítica de 

la razón dialéctica.  

Sin embargo, no todos piensan igual. Algunos científicos sostienen que es una 

herramienta reveladora para trabajar los fenómenos naturales en su evolución. John 

Haldane, Richard Lewontin y Stephen Jay Gould son de esta opinión. En este mismo 

sentido, se halla la Hermenéutica filosófica, que se inició en el siglo XIX y su principal 

impulsor fue Gadamer. Su meta es entender e interpretar de manera integral los textos, 

desarrollando un diálogo con el propio escrito (preguntar, fusionar tu horizonte con el del 

autor y abandonar los prejuicios), así como, entender el entorno en el que se ha 

desarrollado, dado que es una expresión de una cultura y el lenguaje es el canal por el 

cual se nos comunica. Según Palazuelos (2023, p1) la hermenéutica, como disciplina 

filosófica, ha encontrado su lugar en el análisis crítico del lenguaje y la interpretación 

textual. No solo se limita a la comprensión de obras literarias o filosóficas, sino que se 

extiende a la interpretación de fenómenos culturales y sociales. 

La hermenéutica filosófica, se centra en el acto de interpretar las condiciones 

de posibilidad del conocimiento humano. Filósofos como Hans-Georg Gadamer y Paul 

Ricoeur han enfatizado que la interpretación no es un mero ejercicio académico, sino un 

acto que implica una fusión de horizontes entre el intérprete y el texto. Este diálogo entre 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

74  

lo antiguo y lo contemporáneo permite una comprensión más rica y matizada de las ideas 

filosóficas, expandiendo nuestras concepciones sobre la verdad y la realidad. 

Además, la interpretación filosófica invita a la revisión constante de nuestras 

creencias y suposiciones. La crítica a las ideas previas y el cuestionamiento de los 

paradigmas establecidos son fundamentales para el progreso del pensamiento. Este 

dinamismo interpretativo permite a los filósofos adaptarse a nuevas realidades y 

contextos, asegurando que la filosofía no se convierta en una disciplina estancada, sino 

en un campo vivo y en constante evolución. También se adentra en la complejidad del 

entendimiento humano, un fenómeno intrínsecamente ligado a la cultura y la historia. La 

capacidad de interpretar y dar significado a las experiencias es fundamental para la 

existencia humana. Sin embargo, esta capacidad no es universal ni homogénea; varía 

según el contexto social y cultural en el que se desarrolla el individuo.  

Para esta corriente, el entendimiento humano no es un proceso lineal o simple, 

por el contrario, implica una serie de capas de significado que deben ser descifradas, 

cada interpretación es un acto de creación que puede dar lugar a múltiples significados. 

En este sentido, la hermenéutica se convierte en una metodología que permite explorar 

la riqueza y la complejidad de la experiencia humana, desafiando las nociones de verdad 

absoluta y promoviendo una visión más pluralista del conocimiento. 

Además, se encuentra estrechamente relacionada con la psicología y la 

sociología, al interpretar las experiencias y comportamientos humanos, se revela una 

complejidad que va más allá de lo superficial. La manera en que las personas construyen 

significados y narrativas sobre sí mismas y su entorno es un proceso profundamente 

subjetivo, influenciado por factores como la cultura, la historia personal y las relaciones 

interpersonales. Esto nos lleva a una comprensión más matizada de la identidad y la 

subjetividad. 

Por último, la hermenéutica invita a reflexionar sobre la conexión entre el 

entendimiento y la acción. La interpretación influye en cómo nos relacionamos con el 

mundo, cómo tomamos decisiones y cómo nos comprometemos con los demás. De esta 

manera, la hermenéutica no sólo se ocupa de la comprensión intelectual, sino que 

también tiene implicaciones éticas y prácticas en nuestra vida cotidiana.  



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

75  

En este sentido, desentrañar la complejidad del entendimiento humano se 

convierte en una tarea esencial para construir una sociedad más justa y comprensiva. 

Dentro de las aplicaciones contemporáneas, es decir en la actualidad, la 

hermenéutica filosófica se encuentra en diversos campos, desde la literatura hasta la 

educación y la psicología. En el ámbito literario, los críticos utilizan enfoques 

hermenéuticos para interpretar obras clásicas y contemporáneas, buscando el diálogo 

entre el texto y las experiencias del lector. Esta práctica enriquece la apreciación de la 

literatura, permitiendo múltiples lecturas y significados que trascienden el tiempo y el 

espacio. En el contexto educativo, la hermenéutica proporciona un marco para la 

enseñanza que valoriza la interpretación activa y crítica de los conocimientos.  

En lugar de transmitir información de manera pasiva, los educadores pueden 

fomentar un ambiente en el que los estudiantes se conviertan en intérpretes de su propio 

aprendizaje. Este enfoque promueve el desarrollo del pensamiento crítico, la autonomía 

y la creatividad, habilidades fundamentales en un mundo en constante cambio. 

La psicología también se beneficia de la hermenéutica, especialmente en el 

campo de la terapia. Los terapeutas utilizan técnicas hermenéuticas para ayudar a los 

pacientes a interpretar sus experiencias y dar sentido a sus emociones. Este proceso 

interpretativo puede llevar a una mayor comprensión de sí mismos y de sus relaciones, 

facilitando un crecimiento personal significativo. Al promover un diálogo entre el 

terapeuta y el paciente, la hermenéutica se convierte en una herramienta valiosa para la 

sanación emocional. 

Finalmente, en el ámbito social y político, la hermenéutica invita a una reflexión 

crítica sobre las narrativas dominantes y las estructuras de poder. La interpretación de 

discursos, políticas y prácticas culturales permite cuestionar las verdades aceptadas y 

promover una mayor justicia social. Al entender que las interpretaciones son múltiples y 

a menudo conflictivas, se abre un espacio para el diálogo y la negociación entre 

diferentes grupos, fomentando una convivencia más armoniosa y respetuosa. 

Por su parte la Epistemología del lenguaje, según Jiménez (2000, 3) tiene por 

objeto el establecimiento de las bases para una reflexión integral y creativa sobre el 

lenguaje: integral, desde el instante en que adopta la perspectiva dialéctica entre 

diferentes puntos de vista; y creativa, ya que persigue en la corrección de la exégesis el 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

76  

criterio de verificación de su formulación. Desde la época de los sofistas y de los filósofos 

griegos, el lenguaje ha captado la atención. El origen de toda y cualquier ciencia siempre 

es interesante. En los siglos 427 al 347 a. C., Platón ya consideraba el lenguaje como un 

medicamento (dispositivo) capaz de aproximar el hombre al conocimiento. A través de la 

comunicación y de los diálogos que desarrollamos con otros semejantes se alargan los 

conocimientos, ya decía Platón.  

Así, muchas preguntas, a veces extrañas en aquel contexto, fueron hechas para 

intentar llegar a la verdad, ¿hay verdades eternas? ¿las cosas tienen una esencia fija 

que nos trasciende? Sin embargo, es pertinente considerar los tres modelos filosóficos 

que definen distintos aspectos conceptuales del lenguaje: a) realismo, destaca que el 

lenguaje proviene de la realidad que vive los seres humanos, es decir, su entorno, bien 

sea la familia y la comunidad; b) mentalismo, esta corriente considera que la adquisición 

del lenguaje se da por la representación de símbolos en la mente de cada individuo, el 

cual se consolida cuando comparte con otros al momento de interrelacionarse; c) 

pragmatismo, esta última corriente sostiene de que la lengua se fortalece cuando es 

utilizada como parte del entendimiento entre los grupos sociales, considerando además 

la cultura y la historia de cada uno de los grupos sociales donde se mueven los seres 

humanos. En este sentido, Fontes (2019) plantea que:  

 

El lenguaje se entiende como una actividad. El significado es el uso efectivo 
que hacemos de las expresiones lingüísticas dentro de contextos siempre 
específicos. Así, entonación, tonalidad, gestos, relaciones preexistentes, etc., 
pasan a formar parte del conjunto del proceso de significación y deben ser 
consideradas también cuando reflexionamos sobre el lenguaje. (p. 139)  

 

Como puede observarse el concepto de Fontes es una mezcla de lo que expone 

cada corriente filosófica, por lo tanto, para el autor del presente artículo le agregaría que 

el lenguaje se fomenta y se fortalece cada día, por medio de la lectura, cada vez que los 

seres humanos tienen esa interacción con los textos al leer mejoran significativamente 

su lenguaje, por medio de esta herramienta la mente de los individuos puede materializar 

los mapas conceptuales de todo lo que lo rodea y de esta manera hacer uso de sus 

habilidades lingüísticas.  



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

77  

Por otro lado, para comprender las teorías de la lingüística contemporánea es 

necesario que se examine la ascendencia filosófica de esos diferentes paradigmas, en 

esta perspectiva, Martins (2005, 440) argumenta que "Examinar las ascendencias 

filosóficas de estas distintas visiones generales del lenguaje es, en este sentido, un 

recurso que puede ser útil para quienes deseen entenderse a sí mismos en el espacio 

relativamente laberíntico de las teorías lingüísticas contemporáneas". Todos saben que 

la filosofía siempre se interesó por las cuestiones que se refieren a la “verdad y al 

sentido”. Difiero un poco con este autor, ya que considero, que las filosofías le dan un 

sentido teórico al lenguaje, ampliarlo, modificarlo y adaptarlo al entorno es algo que lo 

decide cada ser humano, de las corrientes se toman las bases que permitieron el 

nacimiento del concepto de lenguaje, lengua y lingüística. 

Además, las tres visiones o modelos de posturas filosóficas sobre el sentido del 

lenguaje (realismo, mentalismo y pragmatismo) de acuerdo con De Oliveira, Costa y 

Gayoso (2021; 918) encuentran apoyo en el sentido común, pero, los interrogantes 

hechos sobre la verdad y sobre el sentido llevaron a creer, en cierto momento, que el 

lenguaje no es una duplicación de la realidad, no hay una correspondencia lógica y obvia 

entre los nombres y las cosas del mundo real. Por ejemplo: la palabra “el libro” y el objeto 

que recibe este nombre en el mundo real.  

Eso queda más claro cuando, en lugar del libro, se analiza una palabra que expresa 

una idea abstracta o un pensamiento, a ejemplo de la felicidad. No hay en el mundo real 

un objeto para representar este nombre/término. Luego, se percibe que no hay una 

correspondencia biunívoca entre la idea mental de felicidad y la palabra que le da el 

nombre. 

Esto lo entiendo de la siguiente manera, cuando se menciona la palabra libro los seres 

humanos por su razonamiento lógico y el conocimiento previo de saber lo que es un libro, 

automáticamente su mente lo representa constantemente, muy diferente al oír la palabra 

felicidad, ya que esto es una sensación que cada quien la siente y la percibe de manera 

diferente, un ejemplo sería cuando se adquiere algo que se desea “una nueva casa, un 

ascenso, el nacimiento de un bebe”, entre otros, son sensaciones únicas y al vivirlas las 

personas al oír la palabra en su mente las representan.   



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

78  

En esta misma línea de ideas, existe otra corriente filosófica que es importante: el 

Racionalismo crítico, según Popper (1982, 57), Hume tiene razón cuando afirma que 

obtenemos nuestro conocimiento por un procedimiento inductivo no justificado 

lógicamente. 

 Partiendo de este punto es bueno agregar, que el conocimiento si es inductivo porque 

se aprende de la experiencia, lo que hace la diferencia es que la inducción es individual, 

es única, por lo tanto, el conocimiento se adquiere de acuerdo al razonamiento que cada 

ser humano les da a sus experiencias personales. 

No obstante, la reacción ante la ineficacia del método inductivo no necesariamente 

debe llevar al escepticismo, sino a una especie de racionalismo que se enfrenta a la 

crítica constante. Por lo tanto, el conocimiento surge de la actividad independiente de la 

conciencia; esta es la faceta racionalista que respalda la propuesta de Popper, pero el 

resultado de esta actividad, las teorías, deben ser sistemáticamente  

examinadas a través de su confrontación con la base empírica. Según lo anterior, el 

conocimiento se inicia con la obtención de experiencias, mediante un razonamiento 

crítico y autónomo, en el que la verdad de cada cosa es singular, por lo que el 

conocimiento es singular en cada persona. 

Si cada teoría se convierte en una especie de interpretación que debe ser 

evaluada continuamente según lo que indique la base empírica, nos hallamos ante una 

forma de interpretación esencialmente diferente al custodiado en las propuestas de los 

modelos de Hanson y Kuhn. En efecto, si las teorías son creadas por la conciencia y son 

una advertencia que se proyecta al mundo para su construcción, la interpretación 

representa un instante distinto de la conciencia observación; de modo que la conciencia 

y el mundo se escinde para afirmar la subjetividad moderna que define al empirismo de 

Popper.  

No necesariamente una teoría se debe interpretar, una teoría de base da pie al 

surgimiento de una nueva, sin embargo, la ciencia, el conocimiento, las maneras de 

adquirir el lenguaje ha ido evolucionando, las teorías se deben ir adecuando a cada 

momento que vive o surge cambios en las sociedades, el hombre actual no adquiere el 

conocimiento como lo adquiere el hombre que existió al momento de crearse una teoría 

o una disciplina filosófica, las cuales dieron las bases a los nuevos paradigmas. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

79  

La conjetura es un proceso interpretativo desarrollado desde una conciencia 

independiente, separada de la experiencia sensorial; simboliza un añadido, una 

vestimenta que se acopla al mundo; si se adapta, puede permanecer temporalmente, si 

no, es necesario modificarla. En el racionalismo crítico de Popper no hallamos ninguna 

forma de síntesis, dado que la suposición o interpretación es temporalmente previa a su 

relación con la experiencia; por lo tanto, se trata de una previsibilidad. La interpretación 

popperiana no estructura lo que surge del mundo, ya que eso ya está estructurado; las 

teorías creadas por el científico deben reflejar una estructura del mundo ya existente, y 

mientras sean exitosas, se considerarán de manera provisional apropiadas. 

Sin embargo, cada teoría nueva debe ser coherente con la previa y, 

simultáneamente, ser más extensa en términos empíricos; esto asegura que la ciencia 

se acerca progresivamente más a la estructura ontológica última del mundo. 

Parafraseando lo anterior se puede mencionar que los medios actuales de llegar al 

conocimiento científico, es decir, la invención de la tecnología le permite al hombre 

conocer, explorar e interpretar todas las disciplinas, teorías y corrientes filosóficas en un 

periodo de tiempo corto, antes tenía que dedicar más tiempo en realizar consultas, para 

entender el cúmulo de conocimiento, entonces si lo que se está ensamblando en el 

mundo actual es bueno, vale la pena que se quede, que se ajuste al nuevo hombre y por 

ende a la nueva forma de ver el mundo. 

Todo esto conlleva a mencionar, que la naturaleza del interpretar popperiano, al 

no constituir una forma que organiza lo que proviene del mundo, resulta ser un momento 

separado, adjunto, yuxtapuesto, que continúa asumiendo una subjetividad fragmentada 

del mundo, para sostener un empirismo que sostiene la base empírica neutral como el 

último aval del saber, a pesar de que su papel ahora sea refutativo y ya no comprobatorio. 

Las teorías no surgen de la experiencia sensorial, sin embargo, continúan definiendo a 

través de esta, al ser refutadas de forma empírica.  

Lo que sucede es lo siguiente, la manera de pensar de un científico que se 

identifique con la teoría popperiana, no es del todo errada, se debe recordar que cada 

ser humano es único, y si para él, la experiencia es el origen de la teoría no está del todo 

equivocado, para mí en muchos casos la experiencia unida a la teoría da mejores 

resultados que pensar que ambas pueden funcionar por separado. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

80  

Por tal motivo, es hora de hablar del racionalismo crítico y del positivismo lógico, 

estas teorías asumen la experiencia como fundamento de todo conocimiento, aun 

cuando sus metodologías sean sustancialmente distintas; por esta razón, los problemas 

que se generan desde ellos resultan análogos.  

Por consiguiente, desde el positivismo lógico no se puede dar cuenta de la 

verificación conclusiva, pues siempre puede presentarse el caso de un contraejemplo a 

las series de observaciones similares que generan una inducción; de igual forma, el 

racionalismo crítico no puede proporcionar una refutación final, dado que siempre existirá 

la posibilidad de que lo que se considera no sea lo último que se considera un ejemplo 

refutador constituye tan sólo una anomalía resoluble dentro de la teoría que se intenta 

refutar.  

Claro todo esto es válido, que es lo que pasa, que existen diferentes puntos de 

vistas y de interpretación de cada teoría, por lo tanto, no se puede dar un cierre completo 

a ningún ejemplo, no existe algo que determine esto es lo que es real o concluyente 

como se menciona en el párrafo anterior, por consiguiente, es solo la opinión que emite 

cada individuo de su manera de ver y entender al positivismo lógico, aun cuando este 

debería de ser aceptado sin ser refutado porque se supone que viene de la razón, pero 

todos los seres humanos somos individuos razonables con criterios propios. 

Así mismo, considerar que la experiencia es la piedra de toque, ya sea para 

verificar o para refutar teorías, explica por qué el empirismo de ambas propuestas aspira 

al establecimiento a través de un método universal y necesario, respaldado en aparatos 

lógico-formales explicativos del progreso del saber científico, con el fin de promover una 

racionalidad sistemática.  

Es como exprese anteriormente, la verdad verdadera no existe, un razonamiento 

único ni una experiencia única tampoco existe, que es lo que realmente existe la  

 

coherencia de explicar e interpretar todas estas teorías que nacieron para que el hombre 

no continuará con un vacío en su mente del porqué de las cosas que sucedían a su 

alrededor. 

No obstante, esta aspiración se desmorona debido a la falta de justificación lógica 

de la inducción y la falta de conclusión en la refutación. La defensa del método, como 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

81  

protector de la racionalidad aplicada desde una subjetividad aséptica, sin 

condicionamientos, que busca entender la estructura ontológica final del mundo, surge 

de la concepción de la conciencia y el mundo como entidades ontológicamente 

separadas y requeridas de algún mecanismo formal que pueda conectarlas:  

…si se viera el todo de la distinción y conexión del "dentro" y "fuera", 
supuesto en la demostración, si se comprendiera ontológicamente lo que en esta 
suposición queda supuesto, se derrumbaría la posibilidad de considerar la 
demostración de la "existencia de las cosas fuera de mí" como algo necesario y que 
aún sigue faltando. El "escándalo de la filosofía" no consiste en que esta 
demostración aún no haya sido hecha hasta ahora, sino más bien en que tales 
demostraciones sigan siendo esperadas e intentadas. (Heidegger 226) 

 

Exactamente, lo expresado por Heidegger en su teoría del existencialismo muy 

concretamente manifiesta si se diera la posibilidad de mostrarle a otro lo que hay dentro 

de mí, no habría duda sobre las cosas que están fuera y que todos las ven, las viven y 

la siente, considero que el hombre por naturaleza propia aun cuando ve, oye, palpa y 

vive no acepta que eso no es todo lo que realmente existe y es, por eso sigue buscando 

el porqué del conocimiento, algo que solo termina al dejar de existir. 

De allí, se parte de que el racionalismo crítico, al proponer que la interpretación 

es una pieza que debe ensamblarse a lo dado por el mundo, queda atrapado en los 

problemas derivados del empirismo clásico. Las propuestas de Hanson y Kuhn defienden 

una interpretación de naturaleza constitutiva de la experiencia misma; con ello se afirma 

que, aun cuando los insumos que provienen del mundo sean una condición factible de la 

experiencia, esta solo puede ocurrir si está estructurada por la interpretación que 

proporciona la conciencia.  

Concuerdo plenamente con Hanson y Kuhn, lo que nos envuelve es crucial para 

adquirir nuestra experiencia y, a su vez, el conocimiento, reitero el conocimiento. va de 

la mano de la experiencia y de la teoría, siendo esta última la que le da validez teórica a 

la experiencia. Esta noción de experiencia según Galván (2016, 251) resulta ser el núcleo 

revolucionario que describe el carácter pos-positivista de las filosofías de Hanson y Kuhn, 

y que anula cualquier aspiración metódica que pretenda explicar una racionalidad 

científica. Si la experiencia se constituye desde saberes previos, entonces es modificable 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

82  

y ningún método empotrado en mecanismos formales puede dar cuenta de ella; su 

naturaleza histórica no puede ser reducida y circunscrita a reglas necesarias y 

universales del método.  

En síntesis, la experiencia no es medible por el método científico cuantitativo, 

porque la experiencia no se da por cantidad verificable, pero sí por el método cualitativo 

ya que a mayor experiencia en determinada tarea existe mayor posibilidad de dar 

resultados proporcionales. 

La teoría de Popper, a pesar de que defiende la movilidad de los saberes 

científicos, lo hace desde una concepción progresista, es decir, afirma que la 

inconmensurabilidad es el punto crucial de ciertos episodios de la ciencia, siendo así 

consistente con su empirismo. Por su puesto la experiencia es algo 

imposible de calcular o cuantificar, pero existe, y no se puede obviar. Siguiendo el mismo 

orden de ideas, presentamos la Fenomenología, corriente filosófica fundada por Edmund 

Husserl (1859-1938) a principios del siglo XX, su área de investigación se centra en los 

fenómenos tal y como se presentan a la conciencia, o sea, las experiencias y sus 

correlatos objetivos. 

La conciencia del hombre es algo impredecible en una misma situación sus 

reacciones van a variar, no puede actuar del mismo modo, entonces los fenómenos son 

interpretados tal como el hombre los percibe en un momento determinado, pero se corre 

el riesgo de que puede cambiar de opinión, porque todo cambia de acuerdo al ángulo 

donde se encuentre.  

Además, Montagud (2019, 5) las estructuras que reciben y dan forma a la 

experiencia subjetiva, así como las diversas operaciones que están en juego de los 

sucesos y su asimilación por la conciencia. Para la psicología, la fenomenología se 

dedica al análisis de las estructuras de la conciencia desde un punto de vista de primera 

persona, es decir, considerando las experiencias personales del individuo.  

Repito que cada experiencia individual es única e irrepetible, así como la 

conciencia, la percepción de un fenómeno, la obtención de conocimiento, y la forma de 

responder a cualquier estímulo. A continuación, se presenta una síntesis de los 

representantes de la fenomenología, y sus postulados:  



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

83  

Representante Postulado 

Martin Heidegger 
(1889-1976) 

Fue discípulo directo de Husserl y, a partir de la crítica al igual que su 
maestro, elaboró una teoría ontológica en Ser y tiempo, este filósofo 
considera el ser y la existencia humana, alejadas de la ontología y del 
conocimiento teórico. 

Maurice Merleau-
Ponty 

(1908-1961) 

Fue de los primeros lectores francófonos de Husserl y Heidegger, y elaboró 
una fenomenología del cuerpo publicada en Fenomenología de la 
percepción. 

Emmanuel Levinas 
(1906-1995) 

Considerado como la figura ética más importante del siglo XX. Dio a 
conocer a Husserl a Francia al transmitir La teoría fenomenológica de la 
intuición 

Jean-Paul 
Sartre (1905-1980) 

Es el padre del existencialismo, tras su estancia en Berlín en 1933, se volcó 
al estudio de la fenomenología de Husserl y Heidegger. 

Jean-Luc 
Marion (1946). 

Se trata de un fenomenólogo francés de la segunda parte del siglo XX que 
transformó radicalmente el campo de la fenomenología después de 
convertir la noción de Gegebenheit en donación. Transforma la noción de 
fenómeno en fenómeno saturado. El método fenomenológico, tal como lo 
planteaba Husserl, se basa en la no suposición de nada (absolutamente 
nada: ni el sentido común, ni las experiencias psicológicas, etc.) y 
comprende una serie de fases que se denominan etapas fenomenológicas: 

● Examinar todos los contenidos de la consciencia, es decir, tener 
conciencia del objeto como cosa sensible. 

● Establecer si dichos contenidos son reales, ideales, imaginarios, 
entre otros, es decir, poseer autoconsciencia. 

● Suspender la consciencia fenomenológica, para lidiar con lo dado 
en su “pureza”. 

Elaborado por Pérez Vega. (2025) 
 

Este método a menudo es acusado de ser subjetivo y, por lo tanto, de formular 

descripciones que están más vinculadas al fenomenólogo que al fenómeno; no obstante, 

este método sigue siendo subjetivo de algún modo aspira a ser una síntesis perspectiva 

objetiva y una subjetiva. Se trata de un método cualitativo, no cuantitativo. En resumen, 

el método fenomenológico explica las relaciones interpersonales, la conducta, de 

reacción de cada individuo de acuerdo a los estímulos que lo rodean, es decir los 

fenómenos dentro del entorno donde se desenvuelve, al utilizar este método el 

investigador debe tener cuidado de no incluirse dentro del análisis ya que puede haber 

situaciones parecidas a las que ha estado expuesto previamente. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

84  

Por último, tenemos la Física teórica, esta corriente se basa según Hawking 

(1988), Greene (1999) y Thorne (1994) en la aplicación de principios matemáticos y 

físicos para describir y predecir los fenómenos naturales, los físicos teóricos utilizan 

técnicas matemáticas avanzadas, como la teoría de la relatividad, la mecánica cuántica, 

la teoría de campos, para desarrollar modelos que describen la interacción entre 

partículas y campos, busca entender la naturaleza de la materia, la energía y cómo se 

relacionan entre sí, es una rama de la física que se orienta en el desarrollo de teorías y 

modelos matemáticos para describir y predecir los fenómenos físicos en el universo, se 

ocupa de crear un marco teórico para entender y describir la naturaleza, utilizando 

herramientas matemáticas y conceptos físicos, es fundamental para entender la 

estructura del universo, desde la escala atómica hasta la escala cósmica. 

Es decir, se vale del método cuantitativo y utiliza la técnica como la estadística 

para predecir el tiempo de reacción de un fenómeno natural, tales como terremotos, 

inundaciones, movimientos tectónicos, entre otros. 

La Historia de la física teórica comenzó hace aproximadamente 2.300 años, bajo 

la filosofía presocrática, y continuó con Platón y Aristóteles, cuyas opiniones dominaron 

durante un milenio. Durante la aparición de las universidades en la época medieval, las 

únicas disciplinas intelectuales reconocidas eran las siete artes liberales del Trívium, 

tales como gramática, lógica y retórica, y del Quadrivium, tales como aritmética, 

geometría, astronomía y música. En la época medieval y renacentista, la idea de la 

ciencia experimental, el opositor a la teoría, surgió con investigadores como Ibn al-

Haytham y Francis Bacon. 

 Conforme la Revolución Científica avanza, los conceptos de materia, energía, 

espacio, tiempo y causalidad empezaron a tomar gradualmente la forma que conocemos 

en la actualidad, y otras disciplinas surgieron de la rúbrica de la filosofía natural. Por lo 

tanto, la etapa moderna de la teoría se inició con la transformación del paradigma 

copernicano en astronomía, seguida rápidamente por las declaraciones de Johannes 

Kepler sobre las órbitas planetarias, que sintetizaron las detalladas observaciones de 

Tycho Brahe. Tal vez, las contribuciones de estos individuos (junto con las de Galileo) 

puedan ser consideradas como elementos fundamentales de la Revolución Científica. 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

85  

La fuerte motivación para el concepto contemporáneo de explicación se originó 

con Galileo, uno de los escasos físicos que poseía tanto un profundo teórico como un 

destacado experimentador. El cálculo y la mecánica de Descartes incorporaron la 

geometría analítica y la mecánica de Isaac Newton, otro destacado 

teórico/experimentalista, al redactar Principia Mathematica. Contiene una amplia 

recopilación de las contribuciones de Copérnico, Galileo y Kepler, además de las teorías 

de Newton sobre la mecánica y la gravitación, que prevalecieron como percepciones del 

mundo hasta comienzos del siglo XX. Al mismo tiempo, también se progresa en el campo 

de la óptica (específicamente, la teoría del color y la antigua disciplina de la óptica 

geométrica), gracias a Newton, Descartes y los holandeses Snell y Huygens. Joseph-

Louis Lagrange, Leonhard Euler y William Rowan Hamilton, durante los siglos XVIII y 

XIX, expandieron significativamente la teoría de la mecánica clásica. Retomaron el 

vínculo interactivo entre matemáticas y física que Pitágoras inició dos milenios antes. 

Entre los grandes logros conceptuales de los siglos XIX y XX estuvo la 

consolidación de la idea de energía (así como su conservación global) mediante la 

inclusión del calor, la electricidad y el magnetismo, y luego la luz. 

 Las leyes de la termodinámica y, sobre todo, el surgimiento del concepto único 

de entropía empezó a ofrecer una explicación macroscópica de las características de la 

materia. La mecánica estadística, que se originó como una rama de la termodinámica a 

finales del siglo XIX, emergió como una disciplina de la termodinámica. Otro suceso 

relevante del siglo XIX fue el hallazgo de la teoría electromagnética, que fusionó los 

fenómenos anteriormente distintos de la electricidad, el magnetismo y la luz. 

La base de la física contemporánea, y tal vez las teorías más innovadoras en la 

historia de la física, han sido la teoría de la relatividad y la mecánica cuántica. La 

mecánica newtoniana fue incorporada a la relatividad especial y la gravedad de Newton 

obtuvo una interpretación cinemática de la relatividad global. La mecánica cuántica 

permitió entender la radiación del cuerpo negro (que, en realidad, fue un impulso inicial 

de la teoría) y las irregularidades en los calores particulares de los sólidos, y finalmente, 

comprender las estructuras internas de los átomos y las moléculas. La teoría cuántica de 

campos (QFT), que se originó rápidamente en la mecánica cuántica, comenzó a finales 

de los años 1920.  



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

86  

Después de la Segunda Guerra Mundial, un mayor progreso generó un interés 

renovado en QFT, que se había estancado desde los primeros esfuerzos. También 

durante este periodo se presentaron nuevos ataques a los problemas de 

superconductividad y transiciones de fase, además de las primeras aplicaciones de QFT 

en el campo de la materia condensada teórica. Los años 60 y 70 experimentaron la 

creación del modelo estándar de física de partículas mediante QFT y el avance en la 

física de materia condensada (fundamentos teóricos de superconductividad y fenómenos 

críticos, entre otros), paralelamente a las aplicaciones de la relatividad en cuestiones de 

astronomía y cosmología, respectivamente. Todos estos éxitos se apoyan en la física 

teórica como motor tanto para proponer experimentos como para consolidar hallazgos, 

frecuentemente a través de la aplicación ingeniosa de las matemáticas ya existentes o, 

como sucede con Descartes y Newton (con Leibniz), inventando nuevas matemáticas.  

Las investigaciones de Fourier acerca de la conducción del calor llevaron a una 

nueva disciplina matemática: las series infinitas ortogonales. Como puede observarse el 

conocimiento del hombre va más allá de una simple curiosidad de saber el porqué, sino 

de medir el tiempo, la distancia, la velocidad, las mínimas partículas que existen desde 

que el mundo es mundo, todos estos hallazgos ha permitido que el hombre explore el 

espacio, acorte distancia en las comunicaciones, las armas tengan alcances que antes 

era algo imposible, que el traslado sea cómodo y en tiempo corto, avances en la 

medicina, en transporte, tecnología entre otros. 

A manera de síntesis o conclusión 

El autor de este epitome considera que todas las corrientes filosóficas 

mencionadas han mantenido una larga controversia acerca de la interpretación de la 

forma en la que el hombre o la humanidad adquiere el conocimiento, de allí que la 

concepción racionalista, el cual prepondera las ideas innatas y la razón como medios 

para generar conocimiento, teoría que aún hoy día se mantiene, es la que más ha sido 

aceptada en el método científico.  

Sin embargo, se debe considerar la tesis de la gnoseología que indica que el 

proceso de todo conocimiento es la transformación de la realidad. Esto implica que el 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

87  

conocimiento no es un fin en sí mismo, no es saber por saber, sino conocer para impulsar 

esa transformación, el conocimiento le ha abierto un sinfín de caminos al hombre, lo ha 

llevado a querer conocer y explorar otras culturas, lo ha llevado al pasado y a predecir 

con poco margen de error su futuro, manteniendo su presente en una constante 

búsqueda del porqué. 

 Por otro lado, la comprensión de la experiencia exclusivamente en términos de 

sensación ha llevado muchas veces a considerar que, en los autores empiristas, la mente 

desempeña un rol pasivo al menos en los primeros pasos del conocimiento, ya que su 

función se limitará inicialmente a recibir estímulos sensibles, mientras que los postulados 

de Marx utilizaron el razonamiento dialéctico para comprender el capitalismo como un 

sistema social establecido y restringido por un proceso de circulación de capital, es 

necesario comprender el capitalismo como un sistema social caracterizado por la 

definición y restricción del circulante de capital. El lenguaje en esta corriente consistió en 

interpretar que el capital da señales claras por todas partes de la adhesión materialista 

que le da prioridad al proceso por encima de la cosa y el sistema. 

La experiencia es una forma de conocimiento la cual se afianza por medio de las 

teorías filosóficas, el capitalismo y lo social deben ir de la mano, si no hay capital como 

suplen las necesidades de los individuos, tener en cuenta que uno no existe sin el otro, 

además, difiero en pensar que el único lenguaje que existe para cumplir con las 

necesidades del hombre por tener comodidades solo sea estar pendiente de lo material, 

de lo monetario, todo es en equilibrio. 

Lo contrario a la hermenéutica, se presenta con una forma filosófica para 

interpretar y entender un mundo complejo y diverso. Al desentrañar los significados de 

las experiencias y fenómenos sociales, enriqueciendo la vida intelectual, invitando a 

reflexionar sobre la existencia y las relaciones. Su aplicación contemporánea en diversos 

campos demuestra su relevancia y vitalidad, destacando que la interpretación es, sin 

duda, una clave fundamental para comprender el mundo y a nosotros mismos. 

Planteando al conocimiento humano como parte integral en un mundo donde la cultura 

y el lenguaje son propios al sujeto que conoce. 

Con esta corriente se concibe un equilibrio y es la más aceptada en este nuevo 

orden social que se vive, esta nueva sociedad que tiene como principio que no solo el 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

88  

capital, la experiencia, lo social permite tener nuevos conocimientos y enriquece el 

lenguaje, sino que también está el entorno del hombre, la cultura, lo intelectual, el 

ambiente natural todo aquello que requiere de la atención integral del ser humano. En 

este aspecto, epistemológicamente el lenguaje, unido al pensamiento y al conocimiento 

del entorno, le permite al hombre comunicar sus ideas, sentimientos, deseos y 

emociones, siendo el lenguaje el instrumento único del hombre. Por su parte el 

racionalismo crítico, expresa que la razón pura es incapaz de alcanzar conocimiento 

alguno sobre el mundo exterior y que se requiere de la experiencia de nuestros sentidos, 

pero que esta experiencia sólo la conocemos después de que la hemos vivido, ejemplo 

si no tengo hijos  cómo  puedo  saber  qué  se  siente formarlo, para  mi debe ser 

experimentada, ya que nuestro contacto con el mundo exterior no es directo, sino que 

ocurre a través de estructuras establecidas, por medio de la razón crítica.  

Aunado a lo anterior se encuentra la fenomenología, corriente encargada de 

estudiar todo lo relacionado con los acontecimientos que rodean a cierto objeto, 

su relación con el medio ambiente, la forma en que se dan las cosas y cómo influye este 

objeto en el fenómeno. Estudia el comportamiento de un hecho, producto o servicio, pero 

más aún estudia el fenómeno que ocurre en nuestra conciencia, el cual determina 

nuestras actitudes y aptitudes para enfrentar los retos. 

Por último, la física teórica intenta unificar teorías y explicar fenómenos en nuevos 

intentos de comprender el universo, desde la escala cosmológica hasta la de partículas 

elementales. En lugares donde no es posible realizar experimentación, la física teórica 

todavía busca progresar a través de la utilización de modelos matemáticos. Cada una de 

las teorías filosóficas desarrolladas, interpretan el conocimiento de distintas maneras y 

desde diferentes puntos de vistas, todos válidos, para la construcción del mundo 

transcomplejo que se está viviendo en los actuales momentos. 

 

Referencias  

Álvarez, D (2023). ¿Qué es la gnoseología? Orígenes, exponentes, teorías y relación. 

Recuperadp en: https://quees.pro/gnoseologia/ 

De Oliveira E., Costa C. y Gayoso S. (2021). Epistemología del lenguaje: algunos 

paradigmas explican el fenómeno. Revista Intersaberes vol.16 nº38 pp 916-930. 

Disponible en: 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

89  

https://pdfs.semanticscholar.org/1b52/122331eafec55fac5e65432a67a4474a6ae

c.pdf 

Fontes, N. M. (2019). Retórica, Linguagem e Epistemologia: Esboço de uma Teoria 

Argumentativa do Conhecimento. IN Revista Ágora Filosófica. Recife, v. 19.n. 1, 

2019, jan/abr, pp. 135-152. Disponible en: 

https://pdfs.semanticscholar.org/1b52/122331eafec55fac5e65432a67a4474a6ae

c.pdf 

Galván, M. (2016). Racionalismo crítico e interpretación. Universidad Nacional de 

México. Publicado en la revista Ideas y Valores vol.65 no.160 Bogotá Jan. 

/Apr. 2016 http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-

00622016000100011&script=sci_arttext 

Greene, B. (1999). The Elegant Universe. W.W. Norton & Company. 

Hanson, N. Observación y explicación: guía de la filosofía de la ciencia. Patrones de 

descubrimiento. Trad. Enrique García Camarero. Madrid: Alianza Universidad, 

1977.          

Harvey (2018) La dialéctica. Revista Territorio no.39 Bogotá Julio/Dic. 2018 Disponible 

en:http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0123-

84182018000200245&script=sci_arttext 

Hawking, S. (1988). A Brief History of Time. Bantam Books. 

Heidegger, M. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera. Santiago de Chile: Editorial 

Universitaria, 1988.  

Kant, I. Crítica de la razón pura. Trad. Pedro Ribas. Madrid: Alfaguara, 1988.          

Jiménez, J. (2000) Epistemología del lenguaje. Universidad de Alicante, España. 

Recuperado en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=189127 

Manzo, Silvia y Calvente Sofía (2022) CAPÍTULO 2 El empirismo y el racionalismo 

modernos: definiciones, evaluaciones y alternativas. Del libro Filósofas y Filósofos 

de la Modernidad: Nuevas perspectivas y materiales para el estudio. Recuperado 

en: 

https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/140269/Documento_completo.p

df-PDFA.pdf?sequence=1 

Martínez, R. (2022) Qué es la gnoseología – ejemplos. Publicado en Un profesor, 

contextos políticos y sociales. Disponible en: 

https://www.unprofesor.com/ciencias-sociales/que-es-la-gnoseologia-ejemplos-

5583.html 

Martins, H. (2005) Três caminhos na filosofia da linguagem. IN MUSSALIM, F.; BENTES, 

A. C. Introdução à linguística: fundamentos epistemológicos. 2ed. São Paulo: 

Editora Cortez, 2005, pp 439-473. 

Montagud, N. (2019) Fenomenología: qué es, concepto y autores principales. Disponible 

en: https://psicologiaymente.com/cultura/fenomenologia 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 
Volumen 2. Número 2, Año 2024 

90  

Palazuelos, E. (2023) La hermenéutica como método filosófico: Interpretación y 

significado. Publicado en hablemos de filosofía. Disponible en: 

https://sobrefilosofia.com/la-hermeneutica-como-metodo-filosofico-interpretacion-

y-significado/ 

Popper, K. (1982) "La ciencia: conjeturas y refutaciones." Conjeturas y refutaciones. Ed. 

Karl Popper. Barcelona: Paidós, 1982. 57-93. 

Thorne, K. (1994). Black Holes and Time Warps. W.W. Norton & Company. 

Vernáez, B. (2022) Representantes del racionalismo: ideas y modelos de conocimiento 

de los 24 principales filósofos racionalistas. Cinco Noticias 23 de: 

https://www.cinconoticias.com/representantes-del-racionalismo/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


