Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

EPITOME FILOSOFICO Y TRANSCOMPLEJO DESDE UNA MIRADA UNIVERSAL E
INTEGRATIVA

PHILOSOPHICAL AND TRANSCOMPLEX EPITOME FROM A UNIVERSAL AND
INTEGRATIVE POINT OF VIEW.

Juan Carlos Pérez Vega.

Universidad Nacional Experimental de los Llanos Occidentales "Ezequiel Zamora"
Cadigo Orcid: https://Orcid.org/0009-0003-9396-8351
Juancarlospv08@gmail.com

Licenciado en Contaduria Publica (UNELLEZ) y Abogado (USM).Maestrias en: Gerencia
Empresarial (UFT) y Gerencia Publica (UNELLEZ).Doctorados en: Gerencia Avanzada
(UFT). Ambiente y Desarrollo (UNELLEZ) en curso. Postdoctorado en: Estudios Libres
“‘Ontologia del conocimiento y su trascender desde la perspectivas educativas y
gerenciales” (UFT). Gerencia Organizacional Transcompleja (UNITEC - REDIT).
Filosofia de la Ciencia y la Transcomplejidad (UNITEC — REDIT). Tecnociencia y
Sociedad. (UNEG — REDIT). Docente Universitario, con Categoria de Asociado, Adscrito
al Programa de Ciencias Sociales y Econdémicas del Vicerrectorado de Planificacion y
Desarrollo Social, UNELLEZ Barinas - Venezuela

Resumen

Exponer en un epitome sobre los diferentes enfoques filosoficos, es presentar una
recopilacion, sobre los aspectos relevantes de un tema en particular, de acuerdo a esto
se presenta este articulo que tiene como objetivo principal recopilar los postulados méas
relevantes de las siguientes corrientes filosoficas: Racionalismo, Gnoseologia,
Empirismo, Dialéctica de la realidad, Hermenéutica filosofica, Epistemologia del
lenguaje, Racionalismo critico, Fenomenologia y Fisica tedrica, corrientes que
plasmaron sus teorias desde aproximadamente en el siglo XVII y que hoy en pleno siglo
XXI aun sus hipétesis siguen vigentes, en conjunto con el nuevo paradigma emergente
que esta dominando casi todos los aspectos de la ciencia la “transcomplejidad”, como un
enfoque emergente e integrador para la produccion de conocimiento complejo y
transdisciplinario en el &rea de las ciencias de la educacion, de la politica, la economia,
la gerencia entre otras disciplinas, por medio de ella se adopta una posicion investigativa
abierta, flexible, donde lo cuantitativo, lo cualitativo y lo dialéctico se complementan en
una relacion sinérgica que configura una matriz epistémica multidimensional con base
en los principios de complementariedad, sinergia, integralidad y reflexividad; como
resultado, se trata de una practica cambiante que se basa en el rigor, la apertura, el
trabajo en equipo y un proceso evolutivo que involucra una variedad de metodologias.

Palabras clave: Complementariedad, Dialéctica, Epistemologia, Fenomenologia,
Transcomplejidad

67



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Abstract

Presenting an epitome on different philosophical approaches involves compiling the
relevant aspects of a particular topic. This article aims to gather the most significant
postulates of the following philosophical currents: Rationalism, Gnoseology, Empiricism,
Dialectics of Reality, Philosophical Hermeneutics, Epistemology of Language, Critical
Rationalism, Phenomenology, and Theoretical Physics. These currents developed their
theories around the 17th century and, even in the 21st century, their hypotheses remain
relevant. Additionally, the emerging paradigm of "transcomplexity” is dominating almost
all aspects of science. This integrative approach is used for producing complex and
transdisciplinary knowledge in fields such as education, politics, economics, and
management. It adopts an open and flexible investigative stance, where quantitative,
qualitative, and dialectical methods complement each other in a synergistic relationship.
This forms a multidimensional epistemic matrix based on principles of complementarity,
synergy, integrality, and reflexivity. As a result, it is a dynamic practice based on rigor,
openness, teamwork, and an evolutionary process involving various methodologies.

Keywords: Complementarity, Dialectics, Epistemology, Phenomenology,
Transcomplexity

Introduccidén

La nocion de empirismo que se construyd hacia finales del siglo XIX y sigue
circulando todavia hoy —a pesar de las criticas— sostiene que el empirismo moderno,
se plantea epistemoldgicamente dos nociones fundamentales:

La primera nocion, es la tesis genética, que es el origen de todos los contenidos
mentales reside en la experiencia; esto significa que sus seguidores descartan la
presencia de contenidos mentales inherentes y la posibilidad de un saber exclusivamente
a priori. La segunda nocidn es la epistémica, ella solo se puede justificar el conocimiento
a posteriori, la misma fue desarrollada especialmente por varios fildsofos ingleses, motivo
por el cual frecuentemente se menciona como "empirismo inglés". Algunos de los
defensores mas destacados incluyeron a Bacon, Hobbes, Locke, Berkeley y Hume,
guienes se resistieron a las ideas propuestas por fildsofos como Descartes, Spinoza y
Leibniz. Entre sus caracteristicas se pueden mencionar:

La realidad sensible es perceptible, es el origen de todas las ideas: inicialmente

percibimos el mundo y posteriormente lo consideramos o imaginamos. No podemos

68



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

concebir algo sin previamente haber percibido un material que motive la accion de
imaginar. El individuo adquiere conocimientos mediante sus sentidos.

El conocimiento es subjetivo: no hay ideas preconcebidas, es decir la mente se
encuentra. El conocimiento se adquiere a partir de experiencias internas (pensamientos,
emociones, entre otros) y experiencias externas (materiales y fisicas).

Los principales representantes del empirismo fueron:

John Locke y David Hume, para Locke la mente es como una hoja en blanco,
vacia de caracteres, en el sentido de vacia de ideas —no de facultades ni de principios
operativos— y que adquiere sus materiales de la experiencia, entendida como la accién
de observar eventos sensibles externos y operaciones internas de la mente. Por su parte
Hume, expresaba en ningln caso puede la mente ejercerse en una accién, que no pueda
ser incluida en el término percepcion; en consecuencia, dicho término se puede aplicar
a los juicios, que nos permiten diferenciar entre el bien y el mal moral, con la misma
propiedad que a cualquier otra actividad mental. Por consiguiente, se puede decir, que
el conocimiento, para ambos autores, es el resultado de un proceso mental donde es tan
importante la materia prima de los contenidos mentales que es suministrada por la
experiencia “las ideas en el caso de Locke, las impresiones, en el de Hume” como las
operaciones que la mente ejerce sobre ellos.

Por su parte, George Berkeley, asumio una diferencia ontolégica radical entre las
mentes y los cuerpos, argumentando que las ideas de la mente son incapaces de
parecerse a los cuerpos materiales que supuestamente representan. Dado que una idea
no puede parecerse mas que a una idea, argumentaba que, para asegurar la posibilidad
de que adquiramos conocimientos ciertos, la ontologia deberia limitarse a las mentes y
a las ideas percibidas. Por lo tanto, la filosofia de Berkeley, por un lado, reemplazé a la
metafisica que sostenia la presencia de la materia por un idealismo en el que solo se
encuentran ideas y mentes.

En contraposicidon, descartd el realismo representacional o indirecto y mantuvo
una perspectiva fenomenista: lo que entendemos son conceptos, 0 sea, sucesos que
tienen lugar en las mentes (ya sea la mente de Dios o las mentes de los seres humanos).
Berkeley argumentaba que sélo se puede garantizar la perpetuidad del mundo objetivo

si se propone una mente divina infinita. Por lo tanto, a diferencia de las filosofias de Locke

69



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

y Hume, Dios tiene un rol fundamental en el idealismo de Berkeley. Dios es el
pensamiento donde se encuentran todas las ideas que conforman el mundo objetivo e
intersubjetivo.

Es pertinente mencionar la Dialéctica de la realidad, segun Harvey (2018, 8) es un
proceso y no una cosa y es, ademas, un proceso en el que no tienen ninguna distincion
de caréacter cartesiano entre la mente y la materia, entre el razonamiento y la accion,
entre la conciencia y la realidad, entre la teoria y la accion. La discusién frecuente sobre
si, por ejemplo, la naturaleza de la realidad es ontoldgicamente dialéctica o0 si
simplemente la dialéctica es una epistemologia adecuada para comprender la
naturaleza, es, desde este enfoque, tan falsa como la distincidn cartesiana entre la mente
y la materia. Sin embargo, este debate reviste muchisima importancia.

De hecho, sostiene Ollman, este debate sobre lo que es "el modo dialéctico de
argumentacion” es una discusion sobre cdmo abstraer los fendmenos que encontramos
en la vida cotidiana. Definir los fundamentos de la dialéctica ofrece una via de acceso a
areas de investigacion futuras, un debate acerca de como elaborar dichas abstracciones.
Marx, por supuesto, se referenciaba en la légica y del método aplicado por Hegel ante él
y sin el estudio cuidadoso de este posiblemente no hubiera podido haber llegado a
componer las practicas dialécticas insertas en El Capital, el aparato de abstracciones
conceptuales que le permitio comprender el mundo como lo hizo ni hubiera podido haber
formulado sus estrategias politicas y practicas.

Algunos principios de la dialéctica son:

1. El enfoque dialéctico se centra en entender los procesos, flujos, fusiones y
relaciones a través del estudio de los elementos, objetos, estructuras y sistemas
organizados. Existen un profundo principio ontoldgico involucrados aqui ya que,
en realidad, los dialécticos argumentan que los elementos, objetos, estructuras y
sistemas nunca se encuentran fuera de la realidad o previo a los procesos, flujos

2. 0 relaciones que los generan, sostienen o debilitan. Por ejemplo, en nuestro
mundo actual, los flujos

3. De capital (bienes y dinero) y de individuos crean, mantienen o debilitan sitios

como fabricas, barrios y ciudades, vistos como objetos.

70



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

En cuanto a los trabajadores, se incluyen en ese proceso (como factores de
produccion y como consumidores de productos terminados), ellos también se
convierten en complementos y por consiguiente en una manifestacién particular
de capital (capital variable, en la terminologia de Marx). Igualmente, el dinero se
toma como parecido a cosa u objeto de diferentes formas, pero esas cosas (como
las monedas o las cifras en una pantalla de computadora) solo tienen significado
en términos de los procesos sociales de produccién e intercambio que los
certifican. Sin los procesos que continuamente operan para apoyar, el dinero no
tendria sentido.

Puesto que la materia (sustancias cosa) y la energia (un flujo) son
intercambiables, ni el uno ni el otro pueden priorizarse como el foco de ninguna
investigacion porque se perderia gravemente la vision y comprension de lo que
representa la materia. Los electrones surgen, al igual que “cosas” y “flujos”. A
pesar de que los fisicos tardaron muchos afios en admitir que estas dos
perspectivas no eran ni inconmensurables ni mutuamente excluyentes.

Los elementos o las 'cosas' estan constituidas por flujos, procesos y relaciones
gue operan dentro de campos limitados que constituyen totalidades o sistemas
estructurados. Una perspectiva dialéctica tanto de lo individual como del sistema
estructurado del que forman parte se fundamenta completamente en un
entendimiento de los procesos que conforman las relaciones que logran que la
cosa y el sistema estructurado sean factibles.

Las 'cosas' y los sistemas que muchos investigadores tratan como algo
irreductible, que no es problemético, en el pensamiento dialéctico se entienden
como internamente contradictorios en virtud de los multiples procesos que los
constituyen.

Se asume gque las 'cosas' siempre "son internamente heterogéneas, es decir,
contradictorias a todo nivel". Esto se deriva de las dos primeras proposiciones,
pero vale la pena exponerlo explicitamente.

Poner limites al espacio, el tiempo, la escala y el ambiente es, entonces, una

consideracion estratégica muy importante en el desarrollo de conceptos y teorias.

71



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

10. El espacio y el tiempo no son ni absolutos ni externos a los procesos sino
contingentes y contenidos en estos mismos.

11. Las partes y todos se constituyen uno al otro reciprocamente.

12. Elhecho de que las partes y los todos estén intrinsecamente entretejidas conlleva
"la intercambiabilidad del sujeto y el objeto, de la causa y el efecto”

13.El comportamiento transformativo -'la creatividad'- surge de las contradicciones
en las que se conjugan tanto la heterogeneidad internalizada de las 'cosas’' como
la heterogeneidad més obvia presente en los sistemas.

14."El cambio es una caracteristica de todos los sistemas y de todos los aspectos de
los sistemas"

15.La persistencia y el equilibrio no son el estado natural de las cosas, pero si se
requiere buscar una explicacion de estas en las acciones de las fuerzas contrarias.
Para conseguirlo, es necesario que al mismo tiempo se satisfagan todas las
relaciones matematicas que existen en el sistema, las cuales usualmente se
manifiestan como desigualdades entre los parametros.

16.La naturaleza, siempre es la exploracion perpetua de la novedad. Ya que la accion
transformativa, principalmente en la accién creativa, en lugar de la accion rutinaria,
surge de la contradiccién, esta puede en principio ocurrir en cualquier parte y por
todas partes en el mundo fisico, biolégico y social.

17.La investigacion es en si misma un proceso que produce permanencias tales
como conceptos, abstracciones, teorias y estructuras institucionalizadas de
conocimiento, las cuales se establecen para ser sustentadas o refutadas por
procesos continuos de investigacion.

18.La exploracion de los mundos posibles es inherente al pensamiento dialéctico. La
exploracion de las potencialidades para el cambio, para la autorrealizacion, para
la construccion de nuevas identidades colectivas y 6rdenes sociales, de nuevas
totalidades (por ejemplo, los ecosistemas sociales) y parecidos, es un motor
esencial en la teoria dialéctica del marxismo. La exploracion de esas

19.oportunidades se encuentra, debido a las normas de investigacion dialéctica, que
se encuentran dentro y no articuladas previamente o posteriormente a las

practicas sociales, incluyendo las del proceso investigativo. Por lo tanto, la

72



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

investigacion nunca se trata de elegir entre las diversas aplicaciones de un saber
neutral, sino mas bien de explorar en profundidad las posibilidades que se hallan

en el nlcleo mismo de la argumentacién dialéctica.

Este tipo de razonamiento fue desarrollado por Hegel, posteriormente fue tomado
por Karl Marx (1818-1883) en sus interpretaciones de la historia y la sociedad, y
continuado luego por Friedrich Engels (1820-1895). Otros pensadores occidentales,
como Theodor W. Adorno (1903-1969), retomaron el concepto y método dialéctico
Especificamente, Adorno convirtio el periodo positivo de la dialéctica en una dialéctica
"negativa"”, dejando la discusion sin concluir. Filosofos y cientificos modernos debaten
sobre el concepto de la dialéctica como técnica. Pensadores como Lucien Seve o Jean-
Paul Sartre sostienen que no es un método adecuado para obtener conocimiento de la
naturaleza. De hecho, Sartre tiene un libro dedicado especificamente al tema, Critica de
la razon dialéctica.

Sin embargo, no todos piensan igual. Algunos cientificos sostienen que es una
herramienta reveladora para trabajar los fendmenos naturales en su evolucion. John
Haldane, Richard Lewontin y Stephen Jay Gould son de esta opinion. En este mismo
sentido, se halla la Hermenéutica filosofica, que se inicié en el siglo XIX y su principal
impulsor fue Gadamer. Su meta es entender e interpretar de manera integral los textos,
desarrollando un dialogo con el propio escrito (preguntar, fusionar tu horizonte con el del
autor y abandonar los prejuicios), asi como, entender el entorno en el que se ha
desarrollado, dado que es una expresion de una cultura y el lenguaje es el canal por el
cual se nos comunica. Segun Palazuelos (2023, pl) la hermenéutica, como disciplina
filoséfica, ha encontrado su lugar en el analisis critico del lenguaje y la interpretacion
textual. No solo se limita a la comprensién de obras literarias o filoséficas, sino que se
extiende a la interpretacion de fendmenos culturales y sociales.

La hermenéutica filoséfica, se centra en el acto de interpretar las condiciones
de posibilidad del conocimiento humano. Filésofos como Hans-Georg Gadamer y Paul
Ricoeur han enfatizado que la interpretacion no es un mero ejercicio académico, sino un

acto que implica una fusion de horizontes entre el intérprete y el texto. Este dialogo entre

73



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

lo antiguo y lo contemporaneo permite una comprension mas rica 'y matizada de las ideas
filosoficas, expandiendo nuestras concepciones sobre la verdad y la realidad.

Ademas, la interpretacion filosofica invita a la revision constante de nuestras
creencias y suposiciones. La critica a las ideas previas y el cuestionamiento de los
paradigmas establecidos son fundamentales para el progreso del pensamiento. Este
dinamismo interpretativo permite a los filosofos adaptarse a nuevas realidades y
contextos, asegurando que la filosofia no se convierta en una disciplina estancada, sino
en un campo Vvivo y en constante evolucion. También se adentra en la complejidad del
entendimiento humano, un fenémeno intrinsecamente ligado a la cultura y la historia. La
capacidad de interpretar y dar significado a las experiencias es fundamental para la
existencia humana. Sin embargo, esta capacidad no es universal ni homogénea; varia
segun el contexto social y cultural en el que se desarrolla el individuo.

Para esta corriente, el entendimiento humano no es un proceso lineal o simple,
por el contrario, implica una serie de capas de significado que deben ser descifradas,
cada interpretacién es un acto de creacién que puede dar lugar a multiples significados.
En este sentido, la hermenéutica se convierte en una metodologia que permite explorar
la riguezay la complejidad de la experiencia humana, desafiando las nociones de verdad
absoluta y promoviendo una vision mas pluralista del conocimiento.

Ademas, se encuentra estrechamente relacionada con la psicologia y la
sociologia, al interpretar las experiencias y comportamientos humanos, se revela una
complejidad que va mas alla de lo superficial. La manera en que las personas construyen
significados y narrativas sobre si mismas y su entorno es un proceso profundamente
subjetivo, influenciado por factores como la cultura, la historia personal y las relaciones
interpersonales. Esto nos lleva a una comprension mas matizada de la identidad y la
subjetividad.

Por dltimo, la hermenéutica invita a reflexionar sobre la conexion entre el
entendimiento y la accién. La interpretacién influye en cédmo nos relacionamos con el
mundo, cdmo tomamos decisiones y cOmo nos comprometemos con los demas. De esta
manera, la hermenéutica no sélo se ocupa de la comprension intelectual, sino que

también tiene implicaciones éticas y practicas en nuestra vida cotidiana.

74



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

En este sentido, desentrafiar la complejidad del entendimiento humano se
convierte en una tarea esencial para construir una sociedad mas justa y comprensiva.

Dentro de las aplicaciones contemporaneas, es decir en la actualidad, la
hermenéutica filosofica se encuentra en diversos campos, desde la literatura hasta la
educacion y la psicologia. En el ambito literario, los criticos utilizan enfoques
hermenéuticos para interpretar obras clasicas y contemporaneas, buscando el dialogo
entre el texto y las experiencias del lector. Esta practica enriquece la apreciacion de la
literatura, permitiendo multiples lecturas y significados que trascienden el tiempo y el
espacio. En el contexto educativo, la hermenéutica proporciona un marco para la
enseflanza que valoriza la interpretacion activa y critica de los conocimientos.

En lugar de transmitir informacion de manera pasiva, los educadores pueden
fomentar un ambiente en el que los estudiantes se conviertan en intérpretes de su propio
aprendizaje. Este enfoque promueve el desarrollo del pensamiento critico, la autonomia
y la creatividad, habilidades fundamentales en un mundo en constante cambio.

La psicologia también se beneficia de la hermenéutica, especialmente en el
campo de la terapia. Los terapeutas utilizan técnicas hermenéuticas para ayudar a los
pacientes a interpretar sus experiencias y dar sentido a sus emociones. Este proceso
interpretativo puede llevar a una mayor comprension de si mismos y de sus relaciones,
facilitando un crecimiento personal significativo. Al promover un didlogo entre el
terapeuta y el paciente, la hermenéutica se convierte en una herramienta valiosa para la
sanacién emocional.

Finalmente, en el &mbito social y politico, la hermenéutica invita a una reflexiéon
critica sobre las narrativas dominantes y las estructuras de poder. La interpretacion de
discursos, politicas y practicas culturales permite cuestionar las verdades aceptadas y
promover una mayor justicia social. Al entender que las interpretaciones son multiples y
a menudo conflictivas, se abre un espacio para el didlogo y la negociaciéon entre
diferentes grupos, fomentando una convivencia mas armoniosa y respetuosa.

Por su parte la Epistemologia del lenguaje, segun Jiménez (2000, 3) tiene por
objeto el establecimiento de las bases para una reflexion integral y creativa sobre el
lenguaje: integral, desde el instante en que adopta la perspectiva dialéctica entre

diferentes puntos de vista; y creativa, ya que persigue en la correccion de la exégesis el

75



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

criterio de verificacion de su formulacion. Desde la época de los sofistas y de los fildsofos
griegos, el lenguaje ha captado la atencion. El origen de toda y cualquier ciencia siempre
es interesante. En los siglos 427 al 347 a. C., Platon ya consideraba el lenguaje como un
medicamento (dispositivo) capaz de aproximar el hombre al conocimiento. A través de la
comunicacion y de los dialogos que desarrollamos con otros semejantes se alargan los
conocimientos, ya decia Platon.

Asi, muchas preguntas, a veces extrafias en aquel contexto, fueron hechas para
intentar llegar a la verdad, ¢hay verdades eternas? ¢las cosas tienen una esencia fija
gue nos trasciende? Sin embargo, es pertinente considerar los tres modelos filoséficos
gue definen distintos aspectos conceptuales del lenguaje: a) realismo, destaca que el
lenguaje proviene de la realidad que vive los seres humanos, es decir, su entorno, bien
sea la familia y la comunidad; b) mentalismo, esta corriente considera que la adquisicion
del lenguaje se da por la representacion de simbolos en la mente de cada individuo, el
cual se consolida cuando comparte con otros al momento de interrelacionarse; c)
pragmatismo, esta Ultima corriente sostiene de que la lengua se fortalece cuando es
utilizada como parte del entendimiento entre los grupos sociales, considerando ademas
la cultura y la historia de cada uno de los grupos sociales donde se mueven los seres

humanos. En este sentido, Fontes (2019) plantea que:

El lenguaje se entiende como una actividad. El significado es el uso efectivo
gue hacemos de las expresiones linguisticas dentro de contextos siempre
especificos. Asi, entonacion, tonalidad, gestos, relaciones preexistentes, etc.,
pasan a formar parte del conjunto del proceso de significacibn y deben ser
consideradas también cuando reflexionamos sobre el lenguaje. (p. 139)

Como puede observarse el concepto de Fontes es una mezcla de lo que expone
cada corriente filoséfica, por lo tanto, para el autor del presente articulo le agregaria que
el lenguaje se fomenta y se fortalece cada dia, por medio de la lectura, cada vez que los
seres humanos tienen esa interaccion con los textos al leer mejoran significativamente
su lenguaje, por medio de esta herramienta la mente de los individuos puede materializar
los mapas conceptuales de todo lo que lo rodea y de esta manera hacer uso de sus

habilidades linglisticas.

76



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Por otro lado, para comprender las teorias de la linglistica contemporanea es
necesario que se examine la ascendencia filoséfica de esos diferentes paradigmas, en
esta perspectiva, Martins (2005, 440) argumenta que "Examinar las ascendencias
filosoficas de estas distintas visiones generales del lenguaje es, en este sentido, un
recurso que puede ser util para quienes deseen entenderse a si mismos en el espacio
relativamente laberintico de las teorias lingliisticas contemporaneas”. Todos saben que
la filosofia siempre se interesé por las cuestiones que se refieren a la “verdad y al
sentido”. Difiero un poco con este autor, ya que considero, que las filosofias le dan un
sentido tedrico al lenguaje, ampliarlo, modificarlo y adaptarlo al entorno es algo que lo
decide cada ser humano, de las corrientes se toman las bases que permitieron el
nacimiento del concepto de lenguaje, lengua y linglistica.

Ademas, las tres visiones o modelos de posturas filosoficas sobre el sentido del
lenguaje (realismo, mentalismo y pragmatismo) de acuerdo con De Oliveira, Costa y
Gayoso (2021; 918) encuentran apoyo en el sentido comun, pero, los interrogantes
hechos sobre la verdad y sobre el sentido llevaron a creer, en cierto momento, que el
lenguaje no es una duplicacion de la realidad, no hay una correspondencia logica y obvia
entre los nombres y las cosas del mundo real. Por ejemplo: la palabra “el libro” y el objeto
gue recibe este nombre en el mundo real.

Eso queda mas claro cuando, en lugar del libro, se analiza una palabra que expresa
una idea abstracta o un pensamiento, a ejemplo de la felicidad. No hay en el mundo real
un objeto para representar este nhombre/término. Luego, se percibe que no hay una
correspondencia biunivoca entre la idea mental de felicidad y la palabra que le da el
nombre.

Esto lo entiendo de la siguiente manera, cuando se menciona la palabra libro los seres
humanos por su razonamiento ldgico y el conocimiento previo de saber lo que es un libro,
automaticamente su mente lo representa constantemente, muy diferente al oir la palabra
felicidad, ya que esto es una sensacion que cada quien la siente y la percibe de manera
diferente, un ejemplo seria cuando se adquiere algo que se desea “una nueva casa, un
ascenso, el nacimiento de un bebe”, entre otros, son sensaciones unicas y al vivirlas las

personas al oir la palabra en su mente las representan.

77



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

En esta misma linea de ideas, existe otra corriente filoséfica que es importante: el
Racionalismo critico, segun Popper (1982, 57), Hume tiene razon cuando afirma que
obtenemos nuestro conocimiento por un procedimiento inductivo no justificado
l6gicamente.

Partiendo de este punto es bueno agregar, que el conocimiento si es inductivo porque
se aprende de la experiencia, lo que hace la diferencia es que la induccion es individual,
es Unica, por lo tanto, el conocimiento se adquiere de acuerdo al razonamiento que cada
ser humano les da a sus experiencias personales.

No obstante, la reaccion ante la ineficacia del método inductivo no necesariamente
debe llevar al escepticismo, sino a una especie de racionalismo que se enfrenta a la
critica constante. Por lo tanto, el conocimiento surge de la actividad independiente de la
conciencia; esta es la faceta racionalista que respalda la propuesta de Popper, pero el
resultado de esta actividad, las teorias, deben ser sistematicamente
examinadas a través de su confrontacion con la base empirica. Segun lo anterior, el
conocimiento se inicia con la obtencién de experiencias, mediante un razonamiento
critico y autébnomo, en el que la verdad de cada cosa es singular, por lo que el
conocimiento es singular en cada persona.

Si cada teoria se convierte en una especie de interpretacion que debe ser
evaluada continuamente segun lo que indigue la base empirica, nos hallamos ante una
forma de interpretacién esencialmente diferente al custodiado en las propuestas de los
modelos de Hanson y Kuhn. En efecto, si las teorias son creadas por la conciencia 'y son
una advertencia que se proyecta al mundo para su construccidn, la interpretacion
representa un instante distinto de la conciencia observacion; de modo que la conciencia
y el mundo se escinde para afirmar la subjetividad moderna que define al empirismo de
Popper.

No necesariamente una teoria se debe interpretar, una teoria de base da pie al
surgimiento de una nueva, sin embargo, la ciencia, el conocimiento, las maneras de
adquirir el lenguaje ha ido evolucionando, las teorias se deben ir adecuando a cada
momento que vive 0 surge cambios en las sociedades, el hombre actual no adquiere el
conocimiento como lo adquiere el hombre que existié al momento de crearse una teoria

o una disciplina filoséfica, las cuales dieron las bases a los nuevos paradigmas.

78



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

La conjetura es un proceso interpretativo desarrollado desde una conciencia
independiente, separada de la experiencia sensorial; simboliza un afadido, una
vestimenta que se acopla al mundo; si se adapta, puede permanecer temporalmente, si
no, es necesario modificarla. En el racionalismo critico de Popper no hallamos ninguna
forma de sintesis, dado que la suposicion o interpretacion es temporalmente previa a su
relacion con la experiencia; por lo tanto, se trata de una previsibilidad. La interpretacion
popperiana no estructura lo que surge del mundo, ya que eso ya esta estructurado; las
teorias creadas por el cientifico deben reflejar una estructura del mundo ya existente, y
mientras sean exitosas, se consideraran de manera provisional apropiadas.

Sin embargo, cada teoria nueva debe ser coherente con la previa vy,
simultaneamente, ser mas extensa en términos empiricos; esto asegura que la ciencia
se acerca progresivamente mas a la estructura ontologica udltima del mundo.
Parafraseando lo anterior se puede mencionar que los medios actuales de llegar al
conocimiento cientifico, es decir, la invencién de la tecnologia le permite al hombre
conocer, explorar e interpretar todas las disciplinas, teorias y corrientes filosoficas en un
periodo de tiempo corto, antes tenia que dedicar mas tiempo en realizar consultas, para
entender el camulo de conocimiento, entonces si lo que se estd ensamblando en el
mundo actual es bueno, vale la pena que se quede, que se ajuste al nuevo hombre y por
ende a la nueva forma de ver el mundo.

Todo esto conlleva a mencionar, que la naturaleza del interpretar popperiano, al
no constituir una forma que organiza lo que proviene del mundo, resulta ser un momento
separado, adjunto, yuxtapuesto, que continda asumiendo una subjetividad fragmentada
del mundo, para sostener un empirismo que sostiene la base empirica neutral como el
ultimo aval del saber, a pesar de que su papel ahora sea refutativo y ya no comprobatorio.
Las teorias no surgen de la experiencia sensorial, sin embargo, continian definiendo a
través de esta, al ser refutadas de forma empirica.

Lo que sucede es lo siguiente, la manera de pensar de un cientifico que se
identifique con la teoria popperiana, no es del todo errada, se debe recordar que cada
ser humano es unico, y si para él, la experiencia es el origen de la teoria no esta del todo
equivocado, para mi en muchos casos la experiencia unida a la teoria da mejores

resultados que pensar que ambas pueden funcionar por separado.

79



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Por tal motivo, es hora de hablar del racionalismo critico y del positivismo légico,
estas teorias asumen la experiencia como fundamento de todo conocimiento, aun
cuando sus metodologias sean sustancialmente distintas; por esta razon, los problemas
que se generan desde ellos resultan analogos.

Por consiguiente, desde el positivismo l6gico no se puede dar cuenta de la
verificacion conclusiva, pues siempre puede presentarse el caso de un contraejemplo a
las series de observaciones similares que generan una induccion; de igual forma, el
racionalismo critico no puede proporcionar una refutacion final, dado que siempre existira
la posibilidad de que lo que se considera no sea lo Ultimo que se considera un ejemplo
refutador constituye tan sélo una anomalia resoluble dentro de la teoria que se intenta
refutar.

Claro todo esto es valido, que es lo que pasa, que existen diferentes puntos de
vistas y de interpretacioén de cada teoria, por lo tanto, no se puede dar un cierre completo
a ningun ejemplo, no existe algo que determine esto es lo que es real o concluyente
como se menciona en el parrafo anterior, por consiguiente, es solo la opinién que emite
cada individuo de su manera de ver y entender al positivismo légico, aun cuando este
deberia de ser aceptado sin ser refutado porque se supone gue viene de la razon, pero
todos los seres humanos somos individuos razonables con criterios propios.

Asi mismo, considerar que la experiencia es la piedra de toque, ya sea para
verificar o para refutar teorias, explica por qué el empirismo de ambas propuestas aspira
al establecimiento a través de un método universal y necesario, respaldado en aparatos
I6gico-formales explicativos del progreso del saber cientifico, con el fin de promover una
racionalidad sistematica.

Es como exprese anteriormente, la verdad verdadera no existe, un razonamiento

anico ni una experiencia unica tampoco existe, que es lo que realmente existe la

coherencia de explicar e interpretar todas estas teorias que nacieron para que el hombre
no continuara con un vacio en su mente del porqué de las cosas que sucedian a su
alrededor.

No obstante, esta aspiracion se desmorona debido a la falta de justificacion l6gica

de la induccién y la falta de conclusién en la refutacién. La defensa del método, como

80



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

protector de la racionalidad aplicada desde una subjetividad aséptica, sin
condicionamientos, que busca entender la estructura ontolégica final del mundo, surge
de la concepcion de la conciencia y el mundo como entidades ontolégicamente

separadas y requeridas de algiin mecanismo formal que pueda conectarlas:

...Si se viera el todo de la distincion y conexién del "dentro" y "fuera",
supuesto en la demostracion, si se comprendiera ontolégicamente lo que en esta
suposicion queda supuesto, se derrumbaria la posibilidad de considerar la
demostracién de la "existencia de las cosas fuera de mi" como algo necesario y que
aun sigue faltando. El "escandalo de la filosofia" no consiste en que esta
demostracién aun no haya sido hecha hasta ahora, sino més bien en que tales
demostraciones sigan siendo esperadas e intentadas. (Heidegger 226)

Exactamente, lo expresado por Heidegger en su teoria del existencialismo muy
concretamente manifiesta si se diera la posibilidad de mostrarle a otro lo que hay dentro
de mi, no habria duda sobre las cosas que estan fuera y que todos las ven, las viven y
la siente, considero que el hombre por naturaleza propia aun cuando ve, oye, palpa y
vive no acepta que eso no es todo lo que realmente existe y es, por eso sigue buscando
el porqué del conocimiento, algo que solo termina al dejar de existir.

De alli, se parte de que el racionalismo critico, al proponer que la interpretacién
es una pieza que debe ensamblarse a lo dado por el mundo, queda atrapado en los
problemas derivados del empirismo clasico. Las propuestas de Hanson y Kuhn defienden
una interpretacion de naturaleza constitutiva de la experiencia misma; con ello se afirma
gue, aun cuando los insumos que provienen del mundo sean una condicién factible de la
experiencia, esta solo puede ocurrir si estd estructurada por la interpretacion que
proporciona la conciencia.

Concuerdo plenamente con Hanson y Kuhn, lo que nos envuelve es crucial para
adquirir nuestra experiencia y, a su vez, el conocimiento, reitero el conocimiento. va de
la mano de la experiencia y de la teoria, siendo esta ultima la que le da validez teorica a
la experiencia. Esta nocion de experiencia segun Galvan (2016, 251) resulta ser el nicleo
revolucionario que describe el caracter pos-positivista de las filosofias de Hanson y Kuhn,
y que anula cualquier aspiracion metddica que pretenda explicar una racionalidad

cientifica. Si la experiencia se constituye desde saberes previos, entonces es modificable

81



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

y ningdn método empotrado en mecanismos formales puede dar cuenta de ella; su
naturaleza historica no puede ser reducida y circunscrita a reglas necesarias y
universales del método.

En sintesis, la experiencia no es medible por el método cientifico cuantitativo,
porque la experiencia no se da por cantidad verificable, pero si por el método cualitativo
ya que a mayor experiencia en determinada tarea existe mayor posibilidad de dar
resultados proporcionales.

La teoria de Popper, a pesar de que defiende la movilidad de los saberes
cientificos, lo hace desde una concepcion progresista, es decir, afirma que la
inconmensurabilidad es el punto crucial de ciertos episodios de la ciencia, siendo asi
consistente con su empirismo. Por su puesto la experiencia es algo
imposible de calcular o cuantificar, pero existe, y no se puede obviar. Siguiendo el mismo
orden de ideas, presentamos la Fenomenologia, corriente filosofica fundada por Edmund
Husserl (1859-1938) a principios del siglo XX, su area de investigacion se centra en los
fendmenos tal y como se presentan a la conciencia, o sea, las experiencias y sus
correlatos objetivos.

La conciencia del hombre es algo impredecible en una misma situacién sus
reacciones van a variar, no puede actuar del mismo modo, entonces los fenbmenos son
interpretados tal como el hombre los percibe en un momento determinado, pero se corre
el riesgo de que puede cambiar de opinién, porque todo cambia de acuerdo al &ngulo
donde se encuentre.

Ademas, Montagud (2019, 5) las estructuras que reciben y dan forma a la
experiencia subjetiva, asi como las diversas operaciones que estan en juego de los
sucesos y su asimilacién por la conciencia. Para la psicologia, la fenomenologia se
dedica al andlisis de las estructuras de la conciencia desde un punto de vista de primera
persona, es decir, considerando las experiencias personales del individuo.

Repito que cada experiencia individual es Unica e irrepetible, asi como la
conciencia, la percepcion de un fendbmeno, la obtencion de conocimiento, y la forma de
responder a cualquier estimulo. A continuacion, se presenta una sintesis de los

representantes de la fenomenologia, y sus postulados:

82



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT

Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Representante

Postulado

Martin Heidegger
(1889-1976)

Fue discipulo directo de Husserl y, a partir de la critica al igual que su
maestro, elaboré una teoria ontolégica en Ser y tiempo, este fildsofo
considera el ser y la existencia humana, alejadas de la ontologia y del
conocimiento tedrico.

Maurice Merleau-
Ponty
(1908-1961)

Fue de los primeros lectores francéfonos de Husserl y Heidegger, y elaboré
una fenomenologia del cuerpo publicada en Fenomenologia de la
percepcion.

Emmanuel Levinas
(1906-1995)

Considerado como la figura ética mas importante del siglo XX. Dio a
conocer a Husserl a Francia al transmitir La teoria fenomenolégica de la
intuicion

Jean-Paul
Sartre (1905-1980)

Es el padre del existencialismo, tras su estancia en Berlin en 1933, se volco
al estudio de la fenomenologia de Husserl y Heidegger.

Jean-Luc
Marion (1946).

Se trata de un fenomendlogo francés de la segunda parte del siglo XX que
transform6 radicalmente el campo de la fenomenologia después de
convertir la nocién de Gegebenheit en donacion. Transforma la nocién de
fendmeno en fendbmeno saturado. El método fenomenolégico, tal como lo
planteaba Husserl, se basa en la no suposiciéon de nada (absolutamente
nada: ni el sentido comun, ni las experiencias psicologicas, etc.) y
comprende una serie de fases que se denominan etapas fenomenoldégicas:
e Examinar todos los contenidos de la consciencia, es decir, tener
conciencia del objeto como cosa sensible.
e Establecer si dichos contenidos son reales, ideales, imaginarios,
entre otros, es decir, poseer autoconsciencia.
e Suspender la consciencia fenomenolégica, para lidiar con lo dado
en su “pureza’.

Elaborado por Pérez Vega. (2025)

Este método a menudo es acusado de ser subjetivo y, por lo tanto, de formular
descripciones que estan mas vinculadas al fenomendlogo que al fenbmeno; no obstante,
este método sigue siendo subjetivo de algiin modo aspira a ser una sintesis perspectiva
objetiva y una subjetiva. Se trata de un método cualitativo, no cuantitativo. En resumen,
el método fenomenoldgico explica las relaciones interpersonales, la conducta, de
reaccion de cada individuo de acuerdo a los estimulos que lo rodean, es decir los
fenomenos dentro del entorno donde se desenvuelve, al utilizar este método el
investigador debe tener cuidado de no incluirse dentro del andlisis ya que puede haber

situaciones parecidas a las que ha estado expuesto previamente.

83



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Por dltimo, tenemos la Fisica teorica, esta corriente se basa segun Hawking
(1988), Greene (1999) y Thorne (1994) en la aplicacién de principios matematicos y
fisicos para describir y predecir los fendmenos naturales, los fisicos tedricos utilizan
técnicas matematicas avanzadas, como la teoria de la relatividad, la mecénica cuéntica,
la teoria de campos, para desarrollar modelos que describen la interaccion entre
particulas y campos, busca entender la naturaleza de la materia, la energia y como se
relacionan entre si, es una rama de la fisica que se orienta en el desarrollo de teorias y
modelos matematicos para describir y predecir los fenomenos fisicos en el universo, se
ocupa de crear un marco tedrico para entender y describir la naturaleza, utilizando
herramientas matematicas y conceptos fisicos, es fundamental para entender la
estructura del universo, desde la escala atomica hasta la escala cosmica.

Es decir, se vale del método cuantitativo y utiliza la técnica como la estadistica
para predecir el tiempo de reaccion de un fendmeno natural, tales como terremotos,
inundaciones, movimientos tectonicos, entre otros.

La Historia de la fisica teérica comenzé hace aproximadamente 2.300 afios, bajo
la filosofia presocratica, y continu6 con Platon y Aristoteles, cuyas opiniones dominaron
durante un milenio. Durante la aparicién de las universidades en la época medieval, las
Unicas disciplinas intelectuales reconocidas eran las siete artes liberales del Trivium,
tales como gramatica, l6gica y retérica, y del Quadrivium, tales como aritmética,
geometria, astronomia y musica. En la época medieval y renacentista, la idea de la
ciencia experimental, el opositor a la teoria, surgié con investigadores como Ibn al-
Haytham y Francis Bacon.

Conforme la Revolucion Cientifica avanza, los conceptos de materia, energia,
espacio, tiempo y causalidad empezaron a tomar gradualmente la forma que conocemos
en la actualidad, y otras disciplinas surgieron de la rubrica de la filosofia natural. Por lo
tanto, la etapa moderna de la teoria se inicié con la transformacién del paradigma
copernicano en astronomia, seguida rapidamente por las declaraciones de Johannes
Kepler sobre las orbitas planetarias, que sintetizaron las detalladas observaciones de
Tycho Brahe. Tal vez, las contribuciones de estos individuos (junto con las de Galileo)

puedan ser consideradas como elementos fundamentales de la Revolucién Cientifica.

84



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

La fuerte motivacién para el concepto contemporaneo de explicacion se origind
con Galileo, uno de los escasos fisicos que poseia tanto un profundo te6rico como un
destacado experimentador. El célculo y la mecanica de Descartes incorporaron la
geometria analitca y la mecanica de Isaac Newton, otro destacado
tedrico/experimentalista, al redactar Principia Mathematica. Contiene una amplia
recopilacion de las contribuciones de Copérnico, Galileo y Kepler, ademas de las teorias
de Newton sobre la mecénica y la gravitacion, que prevalecieron como percepciones del
mundo hasta comienzos del siglo XX. Al mismo tiempo, también se progresa en el campo
de la optica (especificamente, la teoria del color y la antigua disciplina de la Optica
geométrica), gracias a Newton, Descartes y los holandeses Snell y Huygens. Joseph-
Louis Lagrange, Leonhard Euler y William Rowan Hamilton, durante los siglos XVIIl y
XIX, expandieron significativamente la teoria de la mecéanica clasica. Retomaron el
vinculo interactivo entre matematicas y fisica que Pitagoras inicié dos milenios antes.

Entre los grandes logros conceptuales de los siglos XIX y XX estuvo la
consolidacion de la idea de energia (asi como su conservacion global) mediante la
inclusién del calor, la electricidad y el magnetismo, y luego la luz.

Las leyes de la termodindmica y, sobre todo, el surgimiento del concepto Gnico
de entropia empez6 a ofrecer una explicacion macroscépica de las caracteristicas de la
materia. La mecanica estadistica, que se origind como una rama de la termodindmica a
finales del siglo XIX, emergié como una disciplina de la termodinamica. Otro suceso
relevante del siglo XIX fue el hallazgo de la teoria electromagnética, que fusiond los
fendmenos anteriormente distintos de la electricidad, el magnetismo y la luz.

La base de la fisica contemporanea, y tal vez las teorias mas innovadoras en la
historia de la fisica, han sido la teoria de la relatividad y la mecanica cuantica. La
mecanica newtoniana fue incorporada a la relatividad especial y la gravedad de Newton
obtuvo una interpretacion cinemética de la relatividad global. La mecanica cuantica
permitié entender la radiacion del cuerpo negro (que, en realidad, fue un impulso inicial
de la teoria) y las irregularidades en los calores particulares de los solidos, y finalmente,
comprender las estructuras internas de los atomos y las moléculas. La teoria cuantica de
campos (QFT), que se origind rapidamente en la mecénica cuéntica, comenzo a finales

de los anos 1920.

85



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Después de la Segunda Guerra Mundial, un mayor progreso genero un interés
renovado en QFT, que se habia estancado desde los primeros esfuerzos. También
durante este periodo se presentaron nuevos ataques a los problemas de
superconductividad y transiciones de fase, ademas de las primeras aplicaciones de QFT
en el campo de la materia condensada teorica. Los afios 60 y 70 experimentaron la
creacion del modelo estandar de fisica de particulas mediante QFT y el avance en la
fisica de materia condensada (fundamentos teéricos de superconductividad y fenémenos
criticos, entre otros), paralelamente a las aplicaciones de la relatividad en cuestiones de
astronomia y cosmologia, respectivamente. Todos estos éxitos se apoyan en la fisica
tedrica como motor tanto para proponer experimentos como para consolidar hallazgos,
frecuentemente a través de la aplicacion ingeniosa de las matematicas ya existentes o,
como sucede con Descartes y Newton (con Leibniz), inventando nuevas mateméticas.

Las investigaciones de Fourier acerca de la conduccion del calor llevaron a una
nueva disciplina matematica: las series infinitas ortogonales. Como puede observarse el
conocimiento del hombre va més alla de una simple curiosidad de saber el porqué, sino
de medir el tiempo, la distancia, la velocidad, las minimas particulas que existen desde
gue el mundo es mundo, todos estos hallazgos ha permitido que el hombre explore el
espacio, acorte distancia en las comunicaciones, las armas tengan alcances que antes
era algo imposible, que el traslado sea comodo y en tiempo corto, avances en la

medicina, en transporte, tecnologia entre otros.
A manera de sintesis o conclusién

El autor de este epitome considera que todas las corrientes filosoficas
mencionadas han mantenido una larga controversia acerca de la interpretacion de la
forma en la que el hombre o la humanidad adquiere el conocimiento, de alli que la
concepcion racionalista, el cual prepondera las ideas innatas y la razon como medios
para generar conocimiento, teoria que aun hoy dia se mantiene, es la que mas ha sido
aceptada en el método cientifico.

Sin embargo, se debe considerar la tesis de la gnoseologia que indica que el
proceso de todo conocimiento es la transformacion de la realidad. Esto implica que el

86



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

conocimiento no es un fin en si mismo, no es saber por saber, sino conocer para impulsar
esa transformacion, el conocimiento le ha abierto un sinfin de caminos al hombre, lo ha
llevado a querer conocer y explorar otras culturas, lo ha llevado al pasado y a predecir
con poco margen de error su futuro, manteniendo su presente en una constante
busqueda del porqué.

Por otro lado, la comprension de la experiencia exclusivamente en términos de
sensacion ha llevado muchas veces a considerar que, en los autores empiristas, la mente
desempeiia un rol pasivo al menos en los primeros pasos del conocimiento, ya que su
funcidn se limitara inicialmente a recibir estimulos sensibles, mientras que los postulados
de Marx utilizaron el razonamiento dialéctico para comprender el capitalismo como un
sistema social establecido y restringido por un proceso de circulacion de capital, es
necesario comprender el capitalismo como un sistema social caracterizado por la
definicion y restriccion del circulante de capital. El lenguaje en esta corriente consistié en
interpretar que el capital da sefales claras por todas partes de la adhesion materialista
gue le da prioridad al proceso por encima de la cosa y el sistema.

La experiencia es una forma de conocimiento la cual se afianza por medio de las
teorias filosdéficas, el capitalismo y lo social deben ir de la mano, si no hay capital como
suplen las necesidades de los individuos, tener en cuenta que uno no existe sin el otro,
ademas, difiero en pensar que el Unico lenguaje que existe para cumplir con las
necesidades del hombre por tener comodidades solo sea estar pendiente de lo material,
de lo monetario, todo es en equilibrio.

Lo contrario a la hermenéutica, se presenta con una forma filosofica para
interpretar y entender un mundo complejo y diverso. Al desentrafiar los significados de
las experiencias y fendbmenos sociales, enriqueciendo la vida intelectual, invitando a
reflexionar sobre la existencia y las relaciones. Su aplicacion contemporanea en diversos
campos demuestra su relevancia y vitalidad, destacando que la interpretacion es, sin
duda, una clave fundamental para comprender el mundo y a nosotros mismos.
Planteando al conocimiento humano como parte integral en un mundo donde la cultura
y el lenguaje son propios al sujeto que conoce.

Con esta corriente se concibe un equilibrio y es la mas aceptada en este nuevo

orden social que se vive, esta nueva sociedad que tiene como principio que no solo el

87



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

capital, la experiencia, lo social permite tener nuevos conocimientos y enriquece el
lenguaje, sino que también esta el entorno del hombre, la cultura, lo intelectual, el
ambiente natural todo aquello que requiere de la atencion integral del ser humano. En
este aspecto, epistemologicamente el lenguaje, unido al pensamiento y al conocimiento
del entorno, le permite al hombre comunicar sus ideas, sentimientos, deseos y
emociones, siendo el lenguaje el instrumento Unico del hombre. Por su parte el
racionalismo critico, expresa que la razén pura es incapaz de alcanzar conocimiento
alguno sobre el mundo exterior y que se requiere de la experiencia de nuestros sentidos,
pero que esta experiencia solo la conocemos después de que la hemos vivido, ejemplo
si no tengo hijos como puedo saber qué se siente formarlo, para mi debe ser
experimentada, ya que nuestro contacto con el mundo exterior no es directo, sino que
ocurre a través de estructuras establecidas, por medio de la razdn critica.

Aunado a lo anterior se encuentra la fenomenologia, corriente encargada de
estudiar todo lo relacionado con los acontecimientos que rodean a cierto objeto,
su relacion con el medio ambiente, la forma en que se dan las cosas y como influye este
objeto en el fendmeno. Estudia el comportamiento de un hecho, producto o servicio, pero
mas aun estudia el fendmeno que ocurre en nuestra conciencia, el cual determina
nuestras actitudes y aptitudes para enfrentar los retos.

Por ultimo, la fisica teorica intenta unificar teorias y explicar fendbmenos en nuevos
intentos de comprender el universo, desde la escala cosmoldgica hasta la de particulas
elementales. En lugares donde no es posible realizar experimentacion, la fisica tedrica
todavia busca progresar a través de la utilizacion de modelos mateméticos. Cada una de
las teorias filosoficas desarrolladas, interpretan el conocimiento de distintas maneras y
desde diferentes puntos de vistas, todos validos, para la construccién del mundo

transcomplejo que se esta viviendo en los actuales momentos.

Referencias

Alvarez, D (2023). ¢Qué es la gnoseologia? Origenes, exponentes, teorias y relacion.
Recuperadp en: https://quees.pro/gnoseologia/

De Oliveira E., Costa C. y Gayoso S. (2021). Epistemologia del lenguaje: algunos
paradigmas explican el fendmeno. Revista Intersaberes vol.16 n°38 pp 916-930.
Disponible en:

88



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

https://pdfs.semanticscholar.org/1b52/122331eafec55facbe65432a67a4474ab6ae
c.pdf

Fontes, N. M. (2019). Retdrica, Linguagem e Epistemologia: Esboco de uma Teoria
Argumentativa do Conhecimento. IN Revista Agora Filoséfica. Recife, v. 19.n. 1,

2019, jan/abr, pp. 135-152. Disponible en:
https://pdfs.semanticscholar.org/1b52/122331eafec55fac5e65432a67a4474a6ae
c.pdf

Galvan, M. (2016). Racionalismo critico e interpretacion. Universidad Nacional de
México. Publicado en la revista Ideas y Valores vol.65 no.160 Bogota Jan.
/Apr. 2016 http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-
00622016000100011&script=sci_arttext

Greene, B. (1999). The Elegant Universe. W.W. Norton & Company.

Hanson, N. Observacion y explicacion: guia de la filosofia de la ciencia. Patrones de
descubrimiento. Trad. Enrique Garcia Camarero. Madrid: Alianza Universidad,
1977.

Harvey (2018) La dialéctica. Revista Territorio no.39 Bogota Julio/Dic. 2018 Disponible
en:http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0123-
84182018000200245&script=sci_arttext

Hawking, S. (1988). A Brief History of Time. Bantam Books.

Heidegger, M. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera. Santiago de Chile: Editorial
Universitaria, 1988.

Kant, I. Critica de la razén pura. Trad. Pedro Ribas. Madrid: Alfaguara, 1988.

Jiménez, J. (2000) Epistemologia del lenguaje. Universidad de Alicante, Espafa.
Recuperado en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=189127

Manzo, Silvia y Calvente Sofia (2022) CAPITULO 2 El empirismo y el racionalismo
modernos: definiciones, evaluaciones y alternativas. Del libro Filésofas y Filésofos
de la Modernidad: Nuevas perspectivas y materiales para el estudio. Recuperado
en:
https://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/140269/Documento_completo.p
df-PDFA.pdf?sequence=1

Martinez, R. (2022) Qué es la gnoseologia — ejemplos. Publicado en Un profesor,

contextos politicos y sociales. Disponible en:
https://www.unprofesor.com/ciencias-sociales/que-es-la-gnoseologia-ejemplos-
5583.html

Martins, H. (2005) Trés caminhos na filosofia da linguagem. IN MUSSALIM, F.; BENTES,
A. C. Introducdo a linguistica: fundamentos epistemoldgicos. 2ed. Sado Paulo:
Editora Cortez, 2005, pp 439-473.

Montagud, N. (2019) Fenomenologia: qué es, concepto y autores principales. Disponible
en: https://psicologiaymente.com/cultura/fenomenologia

89



Peri Apeiron Revista de Filosofia de la REDIT
Volumen 2. Niimero 2, Afio 2024

Palazuelos, E. (2023) La hermenéutica como meétodo filoséfico: Interpretacion y
significado. Publicado en hablemos de filosofia. Disponible en:
https://sobrefilosofia.com/la-hermeneutica-como-metodo-filosofico-interpretacion-
y-significado/

Popper, K. (1982) "La ciencia: conjeturas y refutaciones." Conjeturas y refutaciones. Ed.
Karl Popper. Barcelona: Paidds, 1982. 57-93.

Thorne, K. (1994). Black Holes and Time Warps. W.W. Norton & Company.

Vernéez, B. (2022) Representantes del racionalismo: ideas y modelos de conocimiento
de los 24 principales filésofos racionalistas. Cinco Noticias 23 de:
https://www.cinconoticias.com/representantes-del-racionalismo/

90



