
Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

FILOSOFÍA ANALÍTICA: UNA POSTURA QUE TRASLUCE EL LENGUAJE DE 
LA CIENCIA BAJO UNA HERMENÉUSIS TRANSCOMPLEJA. 

 
ANALYTICAL PHILOSOPHY: A POSITION THAT TRANSMITS THE LANGUAGE OF SCIENCE 

UNDER A TRANSCOMPLEX HERMENEUSIS. 
 

Manuel Aular Piñero Cancine 
 Universidad Nacional Experimental de los Llanos Centrales Rómulo Gallegos.  

Apure, Venezuela.  
https://orcid.org/0000-0003-3073-7575 

aular2000@gmail.com 
 

Profesor en Educación Integral – UPEL-IMPM Apure. Magíster en Educación – 
mención: Investigación Educativa, UNERG. Especialista en Informática y 
Telemática en Educación a Distancia – UNA. Doctor en Ciencias de la Educación. 
UNERG. Postdoctorado en Investigación Educativa. UPEL/IVISED. Postdoctorado 
en Epistemología e innovación educativa. UPEL. Postdoctorado en Gerencia 
Educacional. UPEL. Postdoctorado en Educación y Transcomplejidad. Universidad 
Tecnológica del Centro.  

 
Resumen 
 
La filosofía analítica no es un monolito. Es, más bien, una constelación de 
proyectos unidos por una convicción fundamental: que los problemas filosóficos 
son, en esencia, problemas de lenguaje. Su misión fue, durante gran parte del 
siglo XX, una suerte de "higiene mental" mediante el análisis lógico. Por su parte, 
se vislumbra el lenguaje científico dibujado desde un ejercicio hermenéutico 
transcomplejo, que opera en los bordes de lo decible. De acuerdo a la inquietud 
científica del investigador, él mismo fijó como propósito general de este estudio: 
Reflexionar sobre filosofía analítica como una postura que trasluce el lenguaje de 
la ciencia bajo una hermenéusis transcompleja. Desde la perspectiva epistémica y 
metodológica, el estudio se enmarca en un transitar mediado por el paradigma 
interpretativo bajo un nivel de razonamiento intersubjetivo con base en un enfoque 
cualitativo. Es importante señalar que se utilizó la hermenéutica como método, 
siendo una investigación de tipo documental respaldada por un diseño 
bibliográfico. En cuanto a las técnicas de recolección de la información, se tomó 
en consideración connotados teóricos de fuentes reales y digitales ubicadas en 
diversos repositorios en la web. Finalmente, se pudo concluir que: La filosofía 
analítica permite estudiar de manera rigurosa el lenguaje y la lógica para clarificar 
y resolver problemas filosóficos acudiendo a un lenguaje implicador. No se trata de 
un solo lenguaje, sino de una amalgama de diferentes discursos y herramientas 
lingüísticas que buscan una comprensión multidimensional de los fenómenos, en 

 
 

128 

https://orcid.org/0000-0003-3073-7575
mailto:aular2000@gmail.com


Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

función a una hermenéusis multivariada y reflexiva que viene a superar las 
visiones parceladas y excluyentes heredadas de la modernidad. 
 
Palabras Clave: Filosofía analítica; Hermeneusis transcompleja, Lenguaje de la 
ciencia 
​
 
Abstract 
 
Analytic philosophy is not a monolith. Rather, it is a constellation of projects united 
by a fundamental conviction: that philosophical problems are, in essence, problems 
of language. Its mission, for much of the 20th century, was a kind of "mental 
hygiene" through logical analysis. Scientific language is drawn from a transcomplex 
hermeneutic exercise, which operates at the edges of the sayable. In keeping with 
the researcher's scientific concerns, he established the general purpose of this 
study as: to reflect on analytic philosophy as a position that reflects the language of 
science under a transcomplex hermeneusis. From an epistemic and 
methodological perspective, the study was framed within a journey mediated by the 
interpretive paradigm under a level of intersubjective reasoning based on a 
qualitative approach. It is important to note that hermeneutics was used as the 
method, and the research was documentary-based and supported by a 
bibliographical design. Regarding the data collection techniques, renowned 
theoretical approaches were taken from real and digital sources located in various 
online repositories. Finally, it was concluded that: Analytic philosophy allows for a 
rigorous study of language and logic to clarify and resolve philosophical problems 
by using an engaging language. It is not a single language, but rather an 
amalgamation of different discourses and linguistic tools that seek a 
multidimensional understanding of phenomena, based on a multivariate and 
reflexive hermeneusis that overcomes the fragmented and exclusive views 
inherited from modernity. 
 
Keywords: Analytic philosophy; Language of science; Transcomplex hermeneusis. 
 
Introducción 
 

La filosofía, en su incansable búsqueda de la verdad, ha tomado caminos 

sinuosos que se traducen en un caminar sorprendente, que en esta era 

postmoderna resuena como un acorde supra-armónico, como lo es la filosofía 

analítica. La misma, se puede decir, que tuvo su origen a partir de las lógicas 

formales y el empirismo británico, esta corriente se forjó con la convicción de que 

los problemas filosóficos, en su mayoría, son el resultado de la ambigüedad 

 
 

129 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

inherente al lenguaje. No se trata de un simple ejercicio de pulcritud verbal, sino 

de una profunda convicción: la claridad conceptual es la puerta de entrada a la 

realidad.  

Sin embargo, ¿qué sucede cuando a esta postura, que tanto se afana en  

 

 

desentrañar la estructura lógica del mundo? pue se le aplica el crisol de una 

hermenéutica que se atreve a ser transcompleja. Desde esta partitura magistral, 

permeada por una melodía intelectual que se reviste de un acorde cargado de 

emoción  

e inquietudes. No una búsqueda de la verdad una emoción en sí misma, es una 

pasión que impulsa al ser humano a comprender la realidad mundo con base a un 

ejercicio hermenéutico que permita dar sentido del lenguaje, teniendo en cuenta la 

esencia de la verdad, el pensamiento, la consciencia, y la ética analítica. 

 ​ Desde esta perspectiva, la filosofía analítica, con su obsesión por la 

claridad y la precisión, podría ser vista no como el destino final, sino como un 

punto de partida, una sinfonía que distribuye en sus familias de instrumento el 

lenguaje de la ciencia. La pregunta ya no es solo "qué significa esto", sino "¿qué 

se puede hacer con esto?". Esto implicaría vislumbrar cómo se propicia esa 

conexión entre el significado y la cosmovisión de los eventos introspectivos 

vivenciales del ser humano; esto requerirá de un salto hermenéutico conceptual 

orientado a emerger de la prisión hermética de pensar.  

 Un autor que representa un papel crucial para esta discusión es Hilary 

Putnam, su crítica al fisicalismo y su defensa de la realidad interna en obras como 

“The Threefold Cord” (1999) muestra que desde el corazón de la filosofía analítica 

se puede reconocer que la ciencia no da una imagen completa y unívoca del 

mundo. Al respecto, Putnam, (1999). Argumenta que; “La verdad no es algo que 

se corresponda simplemente con los hechos, sino que es una construcción 

humana, un entramado de conceptos que nos permite interactuar con el mundo”. 

(s/n) Esta idea, parece increíblemente liberadora, ya que permite ser más 
 
 

130 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

honestos sobre nuestras propias limitaciones. 

Desde la época de Galileo, la ciencia se comprometió a oponerse a la 

retórica.  Fue tentadora la promesa, un lenguaje sin sangre, pasiones o residuos. 

El lenguaje científico se ha ido distanciando del lenguaje cotidiano a lo largo de los 

avances, descubrimientos e innovaciones para poder incluir nuevos significados y 

cubrir nuevas realidades. La necesidad de los científicos de expresar sus 

hallazgos con claridad y exactitud es la base del lenguaje de la ciencia.  A través 

de la historia, ha ido  

 

evolucionando y adaptándose para cumplir con las exigencias cambiantes de la 

investigación científica. 

La Ciencia se transforma en un constante avance del saber sobre todo lo 

que atrae la atención y la curiosidad del ser humano, de manera que esta existe 

debido a que el ser humano se cuestiona el por qué y cómo de todo lo que hay.  

Por tanto, en estos tiempos de turbulencias y transformaciones continuas se 

presenta una ciencia que se transforma en un constante avance del saber sobre 

todo lo que atrae la atención y la curiosidad del ser humano.  La ciencia existe 

debido a que el ser humano se cuestiona el por qué y cómo de todo lo que hay. 

Heidegger (1954) advirtió: “El hombre no habla porque tiene lenguaje; tiene 

lenguaje porque responde a la palabra del ser”. (s/n) tal vez, pero que encierra una 

intuición, hablar de la ciencia es también escuchar lo que la naturaleza nos 

susurra antes de que lo transformemos en estadísticas. 

En efecto, cada área de conocimiento tiene elementos lingüísticos que la 

distinguen de las otras y que son difíciles de entender para quienes no han 

recibido una educación específica en el tema.  No se está aludiendo a las 

diferentes expresiones o lenguaje científico.  Cuando un especialista se expresa o 

redacta acerca de su campo disciplinar, utiliza una terminología y estructuras 

distintas a las que emplea en la vida diaria. Sin embargo, en la ciencia que se 

construye, requiere de un translenguaje que se dé cuenta de la multiplicidad 

cultural, social y hasta espiritual para transmitir el mensaje científico. 
 
 

131 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

Hay que destacar, que se aborda el estudio de la filosofía analítica en una 

simbiosis con el lenguaje de la ciencia transcompleja, el cual desde este prisma 

filosófico no es un dialecto técnico excesivamente refinado. sino una metamorfosis 

del pensamiento intersubjetivo, humano, cultural y espiritual, el cual requiere de un 

lenguaje como lo propone Nicolescu, (2002). “Que opere en niveles de realidad 

distintos y permite transitar entre ellos sin perder coherencia”. (p. 34) Es decir, se 

navega en la diversidad con un lenguaje transdisciplinario y translógico; que 

propicie la configuración de nuevos estamentos expresivos basado en un 

metalenguaje o translenguaje, donde se refleje la incompletitud del mensaje, la 

impredecible de la  

 

narrativa y la tensión impregnada en el mensaje. Es decir, el lenguaje debe reflejar 

esa tensión, no como error, sino como riqueza. 

Y aquí es donde la hermenéutica transcompleja entra en escena, y lo hace 

con una energía muy audaz, ya que esta no se limita a interpretar un texto o una 

idea dentro de su contexto, sino que persigue profundizar más, entrelazando 

diversas perspectivas, conocimientos y lógicas. Según Morin, (2005), “La realidad 

es como una red de relaciones que no puede entenderse plenamente desde una 

sola disciplina”. (p. 34) Así que, la hermenéutica transcompleja no se restringe a 

comprender el lenguaje de la ciencia; lo considera como un hilo en un tapiz mucho 

más amplio, que se entrelaza con la intuición, la emoción y la experiencia del ser 

humano. En este punto, la hermenéutica transcompleja ofrece un puente.  

Desde esta macro-visión, la filosofía analítica ayuda a entender cómo 

desglosar las ideas, a ser cuidadosos con el lenguaje que el ser humano utiliza en 

la ciencia y a comprender cómo funcionan sus conceptos internos. Pero la 

hermenéutica transcompleja enseña a interpretar ese lenguaje no de forma 

aislada, sino en su relación con otros saberes, otras formas de experiencia, 

incluso con la poesía y el arte. Se convierte en una hermenéutica de la ciencia, 

que no solo lee los textos, sino que interpreta los silencios, las presuposiciones, y 

las emociones detrás de las teorías. Es un enfoque que, al final, me parece mucho 
 
 

132 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

más completo y, honestamente, más humano. 

En este contexto, la validez de un concepto científico no se juzga solo por si 

tiene coherencia interna, sino también por cómo puede aportar ideas nuevas y 

relevantes a nuestro conocimiento, y qué tan importante es para nuestra vida 

cotidiana. La filosofía analítica, lejos de ser un atajo sin salida, se convierte en un 

camino crucial para entender la sintaxis del conocimiento científico. Y la 

hermenéutica transcompleja, a su vez, se convierte en la guía que permite 

interpretar la semántica de ese conocimiento en un contexto más amplio, más 

vivo. Aceptar esta perspectiva es un acto de valentía intelectual, pues implica 

reconocer que, a pesar de nuestros mejores esfuerzos por la claridad, siempre 

habrá algo más, una profundidad insondable que sólo puede ser capturada al unir 

las piezas, al mirar el cuadro completo. 

 

Teniendo en consideración los argumentos precedidos, el investigador 

planteó como propósito de este estudio: Reflexionar sobre filosofía analítica como 

una postura que trasluce el lenguaje de la ciencia bajo una hermenéusis 

transcompleja. Conviene señalar, que el estudio cobra relevancia, ya que va 

orientado a propiciar un acercamiento a la hermenéutica transcompleja, la cual se 

armoniza intrínsecamente entre lo complejo, transdisciplinario y holístico. De forma 

similar, se vislumbra un aporte significativo desde los postulados de la filosofía 

analítica que pone de manifiesto el lenguaje científico no como un conglomerado 

de proposiciones verificables y aisladas, sino como una red de significados 

interconectados.  

 
Soporte Teórico 
 
 
Filosofía Analítica 
 
  

Para estudiar la filosofía analítica, es necesario tener en cuenta los 

significativos aportes de Bertrand Russell y Ludwig Wittgenstein. Estos dos 

 
 

133 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

autores son considerados como los pioneros de esta filosofía contemporánea. De 

acuerdo a Russell, (1937) en su obra "Los problemas de la filosofía", “aborda la 

búsqueda de la verdad a través de la lógica y el análisis conceptual; poniendo en 

perspectiva como la filosofía debe enfocarse por clarificar los conceptos y resolver 

los problemas a través de la razón y el análisis lógico”. (s/n) Por su parte, 

Wittgenstein, (1921), en su " Tractatus Lógico-Filosófico", pone de manifiesto que; 

“El límite de nuestro conocimiento está determinado por el lenguaje, y que la 

filosofía debe ocuparse de la clarificación del lenguaje para evitar confusiones y 

errores” (s/n) 

De manera que, la filosofía analítica estaría revestida de ciertas 

características de las cuales se pueden mencionar el Análisis del lenguaje. Este 

estaría centrado en el análisis del lenguaje como herramienta principal para 

resolver problemas filosóficos. Esto se debe a que el lenguaje es la base de 

nuestra comprensión del mundo y, por lo tanto, cualquier confusión en el lenguaje 

puede llevar a errores filosóficos. De igual forma, está la claridad y la precisión:  

Dentro del marco de la filosofía analítica, se apreciaría la exactitud y la claridad 

tanto en el pensamiento como en la expresión.  

En resumen, la filosofía analítica ha ayudado a aclarar conceptos y a 

resolver problemas en campos como la epistemología, la filosofía del lenguaje y la 

filosofía de la mente. Los argumentos precedentes condujeron al investigador a 

fijar como propósito general de este estudio; Reflexionar sobre Filosofía analítica 

como una postura que trasluce el lenguaje de la ciencia bajo una hermenéusis 

transcompleja. De manera que esta reflexión se reviste de una importancia 

significativa para el ámbito de la filosofía y las ciencias de la transcomplejidad, ya 

que pone de manifiesto cómo la ciencia transcompleja desafía la noción de 

autoría. En un mundo de redes, inteligencia colectiva y ciencia ciudadana, no se 

trata de escribir en plural porque es moda, es pertinente tener en cuenta que el 

conocimiento y saberes surgen con base a la armonización en redes semánticas, 

y lingüísticas. 

 
 
 

134 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

Lenguaje de la Ciencia Transcompleja 

Hay algo profundamente humano en cómo se formula la ciencia. No es solo 

un conjunto de ecuaciones, datos o experimentos, es una forma de narrar el 

mundo, una gramática del asombro, una sintaxis del misterio. Y cuando se habla 

de ciencia transcompleja, no se debe estar solo ampliando el alcance de lo 

medible, sino transformando el lenguaje que lo describe. Este ensayo no pretende 

ser una crónica fría de teorías acumuladas. Busca, más bien, desentrañar cómo el 

lenguaje científico evoluciona cuando la realidad se vuelve demasiado densa, 

demasiado enredada, demasiado viva para ser contenida en modelos lineales. 

Latour, (1991), en “Jamás fuimos modernos”, “Critica la separación artificial entre 

naturaleza y sociedad. Los actores no son solo humanos: son bacterias, satélites, 

algoritmos, ríos. El conocimiento es ensamblado por humanos y no humanos. 

Entonces, el lenguaje científico debe volverse polifónico” (p. 6) 

Cuadro 1. 
Características comparativas entre el Lenguaje tradicional vs. Lenguaje 
transcomplejo. 

Característica Lenguaje 
tradicional 

Lenguaje transcomplejo 

Base epistemológica Disciplinario Transdisciplinario y 
Transparadigmático 

Estructura semántica Lineal/unidireccional Rizomático/multireferencial 
Relación 
sujeto-objeto 

Dicotómico Sinérgico y co-constructiva 

Fuente: Realización Propia (2025) 
 

Visto de esta forma, es conveniente poner en perspectiva ciertos principios 

semánticos clave. Que se puede considerar en función de: Deconstrucción crítica: 

Aquí se cuestionan los significados establecidos mediante: Reinterpretación de 

conceptos heredados, Incorporación de neologismos epistemológicos, e 

Hibridación de categorías analíticas.  Multisensorialidad discursiva: Donde se 

estaría combinando la racionalidad científica con sensibilidad poética. Integración 

de lenguajes técnicos y metáforas vivenciales.  

Finalmente, la utilización de recursos hipertextuales para representar 

 
 

135 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

complejidad. En este ámbito discursivo, se acude a Bohm, (1996), quien en su “On 

Dialogue” hablaba de; “Un pensamiento participativo. No como monólogo interno, 

sino como diálogo con el universo. Para él, el lenguaje no solo comunica ideas, 

sino que moldea la realidad.Si hablamos de separación, la cremamos. Si 

hablamos de interconexión, la hacemos posible” (p. 21) Entonces, el lenguaje 

científico transcomplejo no es solo una herramienta. Es una práctica ética. Cada 

metáfora, cada analogía, cada silencio, dice algo sobre cómo queremos habitar el 

mundo. 

De acuerdo con estas premisas antes mencionadas, se estarían 

vislumbrando ciertos desafíos en la práctica investigativa, que tendrían que ver 

con la traducción intersemiótica, la cual hace referencia a la dificultad para 

armonizar códigos disciplinares divergentes en una sintaxis común. También se 

asoma, la resistencia institucional, la cual tiene que ver con la persistencia de 

estructuras académicas que privilegian lenguajes disciplinares detenidos en el 

tiempo. Y la formación investigativa, que viene a plantear la necesidad de 

desarrollar competencias para un pensamiento analógico, mediación semiótica y 

gestión de la polifonía discursiva. 

En este sentido, se puede afirmar, que el lenguaje transcomplejo se 

configura como un estamento epistemológico emancipador, que delinea un 

multiverso de caminos conducente a navegar la complejidad de lo real apoyada en 

preceptos conceptuales flexibles y adaptativos. Su implementación requiere una 

reconfiguración radical de las prácticas académicas tradicionales, orientada a la 

construcción colaborativa de saberes transgresores. 

Pero ¿cómo construir ese lenguaje? No basta con inventar nuevas palabras 

si se desea emerger una epistemología diferente. Al respecto, vale acudir a 

Prigogine, (1988), premio Nobel de Química, quien argumentó que; “La ciencia 

clásica ignoró el tiempo irreversible, el de la historia, el del devenir” (p. 2). La 

termodinámica clásica trataba el tiempo como una variable reversible; pero a partir 

de los argumentos de Prigogine, se mostró que en sistemas lejos del equilibrio el 

tiempo tiene una flecha, una historia. Y donde hay historia, hay narrativa. Aquí 
 
 

136 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

radica una intuición poderosa: el lenguaje de la ciencia transcompleja debe 

incorporar la narratividad. No como sustituto de la precisión, sino como su 

complemento necesario.  

 
Hermenéusis Transcompleja 
 

La ciencia bajo la interpretación transcompleja propone un lenguaje 

científico integrador que trasciende los enfoques reduccionistas, combinando 

lógicas cuantitativas y cualitativas, lo cual lleva a una semántica multidimensional 

que podría traducirse en un translenguaje. En este sentido, se pudiera estar 

hablando de una integración paradigmática en el lenguaje, la cual estaría 

configurada con base a una dialógica recursiva, donde el lenguaje transcomplejo 

facilita la coexistencia de perspectivas disciplinarias mediante procesos de 

retroalimentación constante entre lo objetivo y lo subjetivo. Según Zaá (2017), 

En una narratividad científica, se privilegia el lenguaje, interviene la 

experiencia, hay un intercambio, profundización, análisis, intelección, comprensión 

e interpretación hermenéutica y se pondera la subjetividad como fuente de todo 

conocimiento emergente. En esta nueva narratividad no existen esencias 

trascendentales, lo que hay son tradiciones, contexto, relaciones, vivencias, 

relatos y experiencias subjetivas.  

Por tanto, hay que tener en cuenta los metalenguajes transdisciplinares, 

que estarían incorporando códigos semióticos que integran datos numéricos, 

narrativas cualitativas, expresiones artísticas, y saberes cotidianos. La 

transcomplejidad es como la mecánica cuántica; no invalida la física clásica, pero 

muestra sus límites. Del mismo modo, el lenguaje transcomplejo no reemplaza al 

científico tradicional, sino que lo amplía. En este lienzo reflexivo, Munévar, (1991), 

refiere que; “El progreso científico no es acumulativo, sino evolutivo. Las teorías 

no se superponen como ladrillos, sino que mutan, se bifurcan, se extinguen”. (p. 

67) se puede decir entonces, que el lenguaje científico debe reflejar esta dinámica, 

no debería ser estático, debe ser procesal, como el conocimiento mismo. 

 
 
 

137 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

Reflexiones al cierre 
 

En este punto transitorio de reflexión no puede ser un simple resume, aquí 

el investigador procura establecer una catarsis epistémica, un momento en el que 

el conocimiento adquirido se transforma, se eleva. El objetivo sería demostrar que 

lo que se ha investigado no es un hecho único, una pieza de un rompecabezas, 

sino un nudo en una red mucho más amplia y compleja de significado. 

Con relación a la filosofía analítica, el lenguaje se vislumbra como un espejo 

de la realidad, una imagen lógica de los hechos. Una premisa tiende a hacer 

evidente, donde el lugar en el que las palabras no pueden, actuar con precisión, 

cómo se puede deducir, el lenguaje no es solo una entrega lógica. Esta 

perspectiva, tan influyente en la ciencia, enseña la importancia de la claridad y la 

demarcación rigurosa de nuestros conceptos.  

Sin embargo, el lenguaje no es solo una representación lógica, sino una 

práctica social, que conduce a la interpretación y comprensión del significado del 

lenguaje en su utilización. Se podría argumentar cómo los términos en ciencias 

que tu debes haber utilizado, aparentemente neutros y objetivos, están 

constituidos por una historia, por una comunidad de práctica. Es una perspectiva 

que nos obliga a cuestionar la supuesta neutralidad del lenguaje científico. No es 

solo un instrumento; es un actor en el drama del conocimiento. Se soñaba con un 

lenguaje universal, transparente, donde la verdad se revelará sin velos. ¿Cuándo 

las palabras no alcanzan para describir la complejidad de lo que se ha estudiado?. 

 Es aquí donde la hermenéutica comienza a susurrar. Aquí se podría 

reconocer con honestidad que el lenguaje formal, aunque necesario, es solo una 

de las muchas lentes para entender la realidad. Quizás un poeta o un artista lo 

describirían de una forma completamente diferente, pero igualmente válida. Es 

una admisión de humildad intelectual. Es reconocer que no poseemos la verdad 

absoluta, solo una aproximación a ella. 

Por otro lado, surge otro elemento fundamental implicado en el estudio 

referido a la Hermenéutica Transcompleja, es decir, el sentido que emerge. La 

 
 

138 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

hermenéutica transcompleja, se puede ver como una premisa que emite una 

respuesta directa a las limitaciones de los paradigmas predominantes de la 

modernidad. Es una propuesta audaz, una metodología del sentido, que va más 

allá de la mera interpretación de textos. Aquí se pone de manifiesto la 

comprensión como un proceso que no se detiene en las fronteras de una 

disciplina. La hermenéusis bajo una dimensión transcompleja nos orienta a ver el 

conocimiento como una red interconectada, un diálogo continuo.  

 
Referencias 
 
Bohm, D. (1996). Sobre el diálogo. Routledge. 

Frege, G. (1879). Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete 
Formelsprache des reinen Denkens (Conceptografía, un lenguaje de 
fórmulas del pensamiento puro, a imitación del de la aritmética). Halle: Louis 
Nebert. 

Heidegger, M. (1954). La pregunta por la técnica. En Conferencias y artículos. 
Barcelona: Serbal, 1994. 

Keller, EF (1985). Reflexiones sobre género y ciencia. Yale University Press. 

Kuhn, TS (1962). La estructura de las revoluciones científicas. University of 
Chicago Press. 

Latour, B. (1991). Nous n'avons jamais été modernes: Essai d'anthropologie 
symétrique. El descubrimiento. (Traducción al inglés: Nunca hemos sido 
modernos, Harvard University Press, 1993). 

Maturana, H. y Varela, F. (1984). El árbol del conocimiento. Editorial Universitaria. 
(Original: El árbol del conocimiento: Las bases biológicas del entendimiento 
humano, 1984). 

 
Morín, E. (1990). Introducción a la pensée complexe. Ediciones del Seuil. 

Morin, E. (2005). Introducción al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa. 

Munévar, G. (1991). Evolución y crecimiento del conocimiento humano. Temple 
University Press. 

Nicolescu, B. (2002). Manifiesto de la Transdisciplinariedad. State University of 
 
 

139 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

New York Press. 

Prigogine, I. (1988). El fin de las certezas. Odile Jacob. (Traducción al inglés: El fin 
de la certeza, Free Press, 1997). 

Putnam, H. (1999). The Threefold Cord: Mind, Body, and World. Nueva York: 
Columbia University Press. 

Rorty, R. (1979). Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton 
University Press. 
https://sites.pitt.edu/~rbrandom/Courses/Antirepresentationalism%20(2020)/
Texts/Rorty%20PMN.pdf  

Russell, B., & Whitehead, A. N. (1910-1913). Principia Mathematica. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Russell, B. (1937). Los problemas de la filosofía. Traducción de Joaquín Xirau. 
Barcelona: Editorial Labor. 

Serres, M. (1993). Los orígenes de la geometría. Flammarion. 

Varela, F., Thompson, E. y Rosch, E. (1991). La mente encarnada: ciencia 
cognitiva y experiencia humana. MIT Press. 

Wittgenstein, L. (1921). Tractatus Logico-Philosophicus. Londres: Kegan Paul, 
Trench, Trubner & Co. 

Wittgenstein, L. (1953). Philosophical Investigations. Oxford: Basil Blackwell. 

Zaá, J. M. (2017). Pensamiento Filosófico Transcomplejo. Venezuela. Fondo 
Editorial FEREDIT. 
https://www.calameo.com/read/00463414490eccec12574  

 
 
 
 

 
 

140 

https://sites.pitt.edu/~rbrandom/Courses/Antirepresentationalism%20(2020)/Texts/Rorty%20PMN.pdf
https://sites.pitt.edu/~rbrandom/Courses/Antirepresentationalism%20(2020)/Texts/Rorty%20PMN.pdf
https://www.calameo.com/read/00463414490eccec12574

	FILOSOFÍA ANALÍTICA: UNA POSTURA QUE TRASLUCE EL LENGUAJE DE LA CIENCIA BAJO UNA HERMENÉUSIS TRANSCOMPLEJA. 

