
Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

FILOSOFÍA DE LA PEDAGOGÍA CRÍTICA: UNA VISIÓN 
TRANSDISCIPLINARIA EN LA FORMACIÓN PERMANENTE 

 
PHILOSOPHY OF CRITICAL PEDAGOGY: A TRANSDISCIPLINARY VISION  IN LIFELONG 

LEARNING 

  Karleny Isabel Macias Rojas  
Instituto Pedagógico Rural El Mácaro. Apure -Venezuela  

https://Orcid.org/0000-0001-5123-3734  
karlenymacias0@gmail.com  

 
Licenciada en Administración de Empresas, egresada de la UNELLEZ. Profesora 
en Educación Integral, egresada de la UPEL EL MÁCARO Magister Scientiarum 
en Investigación Educativa, egresada de la UNERG Doctora en Educación, IMPM, 
con diversos postdoctorados en: Gerencia Educacional, Investigación Educativa, 
Educación Inclusiva y Epistemología e Innovaciones Educativas. En su haber 
diplomados en Metodología de la Investigación, con énfasis en la Inteligencia 
Artificial, Docencia Universitaria y Profundización de Competencias Digitales para 
Profesionales de Postgrado. Es docente de planta del eje curricular Investigación I, 
II, III y IV, del Instituto Pedagógico Rural El Mácaro. Extensión académica Apure. 

 
Resumen   

La presente investigación aborda la filosofía de la pedagogía crítica desde una 
perspectiva transdisciplinar, analizando su impacto en la formación permanente y 
su contribución a la transformación de los procesos educativos contemporáneos. 
Mediante una metodología hermenéutico-crítica desde un análisis documental 
sistemático, donde se examina la intersección entre el pensamiento 
filosófico-educativo, la praxis pedagógica crítica y los procesos de formación 
continua; develando que la integración transdisciplinar enriquece 
significativamente la comprensión y aplicación de la pedagogía crítica, al identificar 
las dimensiones epistemológicas, sociales y pedagógicas que configuran los 
procesos formativos. Las derivaciones de esta  exploración evidencian que la 
formación permanente, concebida desde esta perspectiva, constituye  un espacio 
fundamental para el desarrollo del pensamiento crítico y la construcción de 
propuestas  educativas emancipadoras, las cuales conducen a implicaciones 
teórico-prácticas que sugieren la  necesidad de reformular los programas de 
formación desde un enfoque crítico-transdisciplinar,  implementando metodologías 
que potencien la reflexión crítica y el diálogo entre diversos campos  del 
conocimiento. En conclusión, esta perspectiva ofrece herramientas metodológicas 
y conceptuales significativas para la transformación educativa, superando las 
limitaciones de los enfoques tradicionales y contribuyendo a la construcción de 

 
 

39 

https://orcid.org/0000-0001-5123-3734
mailto:karlenymacias0@gmail.com


Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

una educación más equitativa y emancipadora.  

 
 
 
 
Palabras Clave: Filosofía educativa, Formación permanente, Pedagogía crítica, 
Pensamiento crítico, Transdisciplinariedad. 
 
 
Abstract 
 
This research addresses the philosophy of critical pedagogy from a 
transdisciplinary perspective, analyzing itsimpact on lifelong learning and its 
contribution to the transformation of contemporary educational processes. Through 
a hermeneutical-critical methodology from a systematic documentary analysis, 
where the intersection between philosophical-educational thought, critical 
pedagogical praxis and continuous training processes is examined; revealing that 
transdisciplinary integration significantly enriches the understanding and 
application of critical pedagogy, by identifying the epistemological, social and 
pedagogical dimensions that configure the training processes. The derivations of 
this exploration show that lifelong learning, conceived from this perspective, 
constitutes a fundamental space for the development of critical thinking and the 
construction of emancipatory educational proposals, which lead to 
theoretical-practical implications that suggest the need to reformulate training 
programs from a critical transdisciplinary approach, implementing methodologies 
that enhance critical reflection and dialogue between different types of students. 
fields of knowledge. Finally, this perspective offers significant methodological and 
conceptual tools for educational transformation, overcoming the limitations of 
traditional approaches and contributing to the construction of a more equitable and 
emancipatory education.  
 
Keywords: Critical pedagogy, Critical thinking, Educational philosophy, Lifelong 
learning, Transdisciplinarity 
 
Introducción  
 

La Filosofía de la Pedagogía Crítica nace como un paradigma 

transformador que entreteje las fibras más profundas del pensamiento educativo 

con la praxis social, constituyéndose en un bastión fundamental para la 

comprensión y reformulación de los procesos formativos contemporáneos. Desde 

la perspectiva transdisciplinar, esta corriente filosófica-pedagógica trasciende las 

 
 

40 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

líneas convencionales de la educación tradicional, nutriéndose de las 

contribuciones de pensadores como Paulo Freire, Henry Giroux y Peter McLaren, 

quienes han cimentado las bases de una educación emancipadora consciente de 

su rol en la transformación social.  

En este sentido, la formación permanente, vista desde el cuerpo prismático 

de la  

pedagogía crítica, se constituye como un proceso dialéctico que supera el 

traspaso de conocimientos, para posicionarse como una praxis liberadora que 

reconoce la complejidad inherente al acto educativo y su inexorable vinculación 

con las estructuras sociales, políticas y culturales. Esta visión holística permite 

comprender la educación como un acto político-pedagógico que trasciende las 

fronteras del aula para insertarse en el epicentro mismo de la construcción social 

del conocimiento y la transformación de la realidad.  

Por consiguiente, el abordaje transdisciplinar de la pedagogía crítica invita a 

repensar los fundamentos filosóficos que sustentan la práctica educativa, 

reconociendo la necesidad de una formación que responda a las demandas 

contemporáneas, y promueva la emancipación intelectual y social de los sujetos 

involucrados en el proceso educativo. Esta perspectiva filosófica surge como un 

pilar esencial para la construcción de una educación que, más allá de reproducir 

conocimientos, sea capaz de generar transformaciones significativas en la 

conciencia crítica de los educandos y en la estructura social en su conjunto.  

 
Metodología empleada 
  

 Esta perspectiva transdisciplinar se nutre de diversas corrientes filosóficas: 

En primer término;  la fenomenología, que permite comprender la experiencia 

vivida de los docentes; ya que como  corriente filosófica y método de 

investigación, se constituye como un contrafuerte cardinal para la  comprensión 

profunda qua de la experiencia docente, encontrando sus raíces más significativas 

en  los postulados de Husserl (1913), quien establece que la comprensión de los 

fenómenos debe partir  de la experiencia consciente y directa del sujeto. Por tal 
 
 

41 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

razón, en el contexto educativo, esta perspectiva fenomenológica permite develar 

las estructuras esenciales de la experiencia vivida por los profesores, 

reconociendo lo que Van Manen (1990) denomina como "la naturaleza y el 

significado de las experiencias pedagógicas cotidianas" (p. 78), las cuales 

configuran la base de una comprensión profunda del acto educativo en su 

dimensión más íntima y significativa.  

Bajo este discurrir narrativo, se destaca la perspectiva de Merleau-Ponty 

(1945) en su obra “Fenomenología de la Percepción", donde se aporta elementos 

concluyentes para entender cómo la experiencia docente se constituye desde la 

cognición, la corporalidad y la intersubjetividad. Este enfoque se enriquece con los 

aportes de Heidegger  (1927),  quien  a  través  de  su  concepto  de  "ser  en  el  

mundo”  permite comprender la experiencia pedagógica como un fenómeno 

existencial que trasciende la práctica profesional para convertirse en una forma de 

estar y ser en el mundo educativo. En este sentido, la fenomenología aplicada a la 

comprensión de la experiencia docente admite, según Van Manen (2016), 

"acceder a las estructuras de significado de la experiencia vivida, revelando las 

dimensiones esenciales de la práctica pedagógica" (p. 156). Esta aproximación 

metodológica y filosófica posibilita la exploración de lo que Schutz (1967) 

denomina como el "mundo de la vida" del docente, un espacio donde se 

entrelazan las experiencias personales, profesionales y existenciales que 

configuran la identidad del educador. De esta manera, la fenomenología se 

establece como una herramienta fundamental para develar los significados 

profundos que subyacen en la práctica educativa, permitiendo una comprensión 

más auténtica y significativa de la experiencia educativa en toda su complejidad y 

riqueza.  

Esta visión ha permitido emerger una corriente integradora que busca 

sintetizar las fortalezas de la fenomenología con una consciencia crítica más 

profunda, materializada en la propuesta de una "fenomenología crítica" de 

Kincheloe (2008) y enriquecida por la noción de "fusión de horizontes" de 

Gadamer (1960). Esta integración teórica, desarrollada posteriormente por Van 
 
 

42 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

Manen (2016) a través de su "fenomenología hermenéutica crítica", ha conducido 

a una reconceptualización fundamental de la investigación fenomenológica en 

educación. Es decir, el resultado es una fenomenología educativa más robusta y 

comprehensiva que permite comprender la experiencia vivida en toda su 

complejidad, contribuyendo activamente a la transformación de la realidad 

educativa, estableciendo nuevos horizontes para la investigación y la práctica 

educativa transformadora.  

En segunda instancia, se considera la hermenéutica, que facilita la 

interpretación de los significados educativos, encontrando sus raíces más 

profundas en los trabajos de Schleiermacher (1768-1834), quien estableció las 

bases de la hermenéutica moderna como una teoría general de la interpretación. 

Esta perspectiva se enriquece significativamente con los aportes de Gadamer 

(1960) en su obra "Verdad y Método", donde establece que "la comprensión no es 

solo un acto reproductivo, sino siempre un acto productivo" (p. 366), destacando 

así la naturaleza dinámica y creativa del proceso  

interpretativo en el contexto educativo.  

Desde estas afirmaciones, la dimensión educativa de la hermenéutica se 

profundiza con los trabajos de Ricoeur (1969), quien en "El Conflicto de las 

Interpretaciones" desarrolla una hermenéutica crítica que trasciende la 

interpretación textual para adentrarse en la comprensión de los significados 

profundos de la acción educativa. Como señala el autor, "la interpretación es el 

trabajo del pensamiento que consiste en descifrar el sentido oculto en el sentido 

aparente" (p. 17).  Esta perspectiva se complementa con los aportes de Heidegger 

(1927), quien vincula la hermenéutica con la existencia misma, argumentando que 

la comprensión es un modo fundamental del ser-en-el-mundo, concepto que 

resulta crucial para entender la dimensión ontológica de la práctica educativa.  

La hermenéutica contemporánea en educación, como señala Gallagher 

(1992), se ha convertido en una "herramienta fundamental para la comprensión de 

los procesos educativos en toda su complejidad" (p. 132). Esta perspectiva 

permite develar los significados subyacentes en las prácticas educativas, 
 
 

43 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

reconociendo que, como argumenta Gadamer (2004), "toda comprensión es 

interpretación, y toda interpretación se desarrolla en el medio del lenguaje" (p. 

467). Así, la hermenéutica educativa se constituye como un marco interpretativo 

que permite acceder a los significados profundos que emergen en la práctica 

pedagógica, facilitando una comprensión más rica y significativa del fenómeno 

educativo en su totalidad. Por consiguiente, la hermenéutica desempeña un papel 

fundamental en la comprensión de la experiencia educativa del estudiante, 

configurándose como una herramienta epistemológica y metodológica esencial 

para develar los significados profundos que emergen en el proceso de 

aprendizaje.  

En tal sentido, la dimensión interpretativa de la experiencia estudiantil 

encuentra su fundamento en la hermenéutica gadameriana, la cual establece que 

"la comprensión no es simplemente un acto cognitivo, sino una forma de ser en el 

mundo educativo" (p.  

 

245). Esta perspectiva permite entender cómo los estudiantes construyen 

significados a partir de sus experiencias educativas, reconociendo que cada 

interpretación está mediada por lo que el autor denomina "fusión de horizontes", 

donde el horizonte del estudiante se encuentra con el horizonte del conocimiento y 

la cultura escolar.  

Desde la perspectiva hermenéutica de Ricoeur (1969), la experiencia 

educativa del estudiante se configura como un texto vivo que demanda una 

interpretación continua y dialógica, trascendiendo la concepción tradicional del 

aprendizaje como mera transmisión lineal de conocimientos. Esta visión reconoce 

el proceso educativo como una construcción interpretativa compleja donde el 

estudiante desarrolla activamente su propia comprensión del mundo, construye 

significados personales, establece conexiones significativas entre su experiencia 

vital y el conocimiento formal, y participa de manera consciente y crítica en la 

interpretación de su realidad educativa. Esta perspectiva hermenéutica enriquece 

la comprensión del proceso educativo al reconocer la naturaleza interpretativa y 
 
 

44 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

constructiva del aprendizaje, donde cada estudiante se convierte en un agente 

activo en la construcción de su propio conocimiento y en la interpretación de su 

experiencia educativa, estableciendo así un diálogo continuo entre su mundo 

interior y el contexto educativo que lo rodea.  

La hermenéutica, desde su dimensión práctica en el contexto educativo, se 

constituye como un instrumento fundamental que facilita múltiples procesos de 

construcción y comprensión del conocimiento. Como señala Gadamer (1960), "la 

comprensión hermenéutica permite a los estudiantes dar sentido a sus 

experiencias educativas, estableciendo conexiones significativas entre el 

conocimiento previo y los nuevos aprendizajes" (p. 245). Esta perspectiva se 

materializa en la promoción de una reflexión crítica sobre el proceso de 

aprendizaje, donde la interpretación profunda del contenido educativo se entrelaza 

con la contextualización del conocimiento y la construcción de significados 

personales.  

Por consiguiente, la comprensión hermenéutica de la experiencia estudiantil 

se constituye como un elemento fundamental para el desarrollo de una educación 

más humanizada y significativa, tal como argumenta Gadamer (2004), "el 

estudiante no es un simple receptor de conocimiento, sino un intérprete activo de 

su propia experiencia educativa” (p. 345). Esta perspectiva permite trascender los 

modelos tradicionales de enseñanza-aprendizaje para alcanzar una comprensión 

más  profunda  y  significativa del proceso  educativo  en  su  totalidad,  donde  la  

construcción  de  significados  y  la transformación del aprendizaje se convierten 

en elementos centrales de la experiencia educativa.  

Finalmente se destaca como tercer elemento a la dialéctica, como método 

filosófico y herramienta de transformación social, encuentra sus raíces más 

profundas en la tradición filosófica occidental, desde la dialéctica socrática hasta la 

síntesis hegeliana. Hegel (1.807) en su “Fenomenología del Espíritu", la cual 

establece que "la dialéctica representa el movimiento mismo del pensamiento en 

su capacidad de superar las contradicciones a través de síntesis superiores" (p.  

145), perspectiva que revolucionó la comprensión del pensamiento filosófico y 
 
 

45 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

sentó las bases para una nueva forma de entender la transformación social. Esta 

visión se enriquece significativamente con la reinterpretación materialista de Marx 

(1867), quien argumenta que "la dialéctica no es solo un método de pensamiento, 

sino el movimiento real de la historia y las contradicciones materiales que la 

impulsan" (p. 234).  

Discusión sobre los hallazgos  
  

La dialéctica en el contexto educativo contemporáneo se configura como un 

paradigma transformador que integra múltiples perspectivas críticas. desde la 

"Dialéctica Negativa" de Adorno (1966), que establece la educación como espacio 

de resistencia, hasta la pedagogía dialéctica de Freire (1970), que reconoce la 

construcción colectiva del conocimiento, desarrollada en una base teórica 

fundamental que se enriquece con los aportes de Habermas (1981) y su teoría de 

la acción comunicativa. Esta evolución teórica encuentra en Giroux (1988) una 

expresión más  concreta a través de su pedagogía de la resistencia, que reconoce 

en la dialéctica un método  analítico como vía de transformación cultural y política, 

contribuciones estas que fueron profundizadas por McLaren (2015) y Apple (2012) 

al analizar las contradicciones educativas en  el contexto del capitalismo global, 

incorporando elementos del psicoanálisis lacaniano para una  comprensión más 

profunda de las tensiones fundamentales del orden social educativo.  

Desde  esta  perspectiva,  la  dialéctica  educativa  se  establece,  como un  

método  filosófico  práctico  superando  las  contradicciones  y  estableciéndose  

como una herramienta de transformación social y emancipación, como lo 

argumenta Mészáros (2008). Esta perspectiva integral, permite  comprender la 

dialéctica como un método de análisis, es decir, una forma de entender y  

transformar la totalidad de las relaciones educativas en su complejidad histórica y 

social, revelando  que las contradicciones son momentos necesarios en la 

construcción de una educación  verdaderamente emancipadora, donde la tensión 

y el conflicto se convierten en catalizadores de  transformación y superación, 

estableciendo así un marco teórico-práctico para la comprensión y  transformación 
 
 

46 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

de la realidad educativa contemporánea.  

Ante los argumentos esbozados, es digno acotar que la construcción de 

una pedagogía crítica y transformadora se entreteje en un complejo diálogo entre 

diferentes perspectivas teóricas que, al contrastarlas, revelan dimensiones 

insondables para la transformación educativa. Mientras Freire (1970) establece 

que "la conciencia crítica emerge como un proceso dialéctico" (p. 178), Giroux 

(988) profundiza esta comprensión al argumentar que dicha conciencia debe 

trascender el reconocimiento para constituirse en una herramienta de 

transformación activa. Esta tensión dialéctica entre reconocimiento y acción se 

enriquece con la perspectiva de McLaren (2015), quien introduce la dimensión de 

la praxis como elemento mediador, sugiriendo que la verdadera conciencia crítica 

sólo emerge en la intersección entre el pensamiento reflexivo y la acción 

transformadora.  

Adosado a ello, la dimensión dialógica y democrática de la educación crítica 

revela nuevas complejidades cuando yuxtaponemos las perspectivas de Mészáros 

(2008) y Žižek (2008).  Mientras Mészáros enfatiza la necesidad de reconocer la 

dimensión estructural de las transformaciones educativas, Žižek introduce una 

perspectiva psicoanalítica que sugiere que los obstáculos para la democratización 

educativa están profundamente arraigados en nuestras propias estructuras 

psíquicas y sociales. Por consiguiente, la integración de estas diferentes 

perspectivas teóricas revela que la transformación educativa no puede reducirse a 

una única dimensión o aproximación, ya que se requiere una "ecología de 

saberes" que permita reconocer y articular diferentes formas de conocimiento y 

transformación. Esta  perspectiva  integradora  introduce  la dimensión  de  la  

transmodernidad  como  horizonte  para  pensar  la  transformación educativa 

desde una perspectiva verdaderamente global y pluriversal.  

Por lo tanto, el contraste y la articulación de estas diferentes perspectivas 

teóricas permite  comprender que la transformación educativa es un proceso 

multidimensional que requiere una  constante negociación entre diferentes niveles 

de análisis y acción, es decir, se requiere desarrollar  una "pedagogía decolonial" 
 
 

47 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

que sea capaz de reconocer y articular la multidimensionalidad en un  proyecto 

coherente de transformación educativa y social, la cual permite avanzar hacia una  

comprensión más rica y matizada de los desafíos y posibilidades de la 

transformación educativa  en el contexto contemporáneo.  

Ahora bien, estas perspectivas teórico-filosóficas perfilan la pedagogía 

crítica, como un  enfoque transdisciplinar, donde el ambiente de aprendizaje 

constituye un espacio en el que  continuamente se producen procesos de 

interacción y negociación, en el cual se intercambian  comunicaciones, 

valoraciones y actuaciones, contexto que para orientar la experiencia del  

aprendizaje activo se determina por un conjunto de acciones, representaciones, 

percepciones  mutuas y contactos que otorgan a cada actividad de enseñanza y 

aprendizaje planificada en los  proyectos acercamientos para compartir saberes 

entre un facilitador que busca desarrollar la  creatividad de los educandos, y unos 

estudiantes que están ávidos de participar, ser creadores y  sustentadores de su 

propia realidad. En consecuencia, el ambiente educativo se convierte en una 

realidad ecológica, en un microsistema que condiciona de alguna manera la 

relación entre los actores principales: docentes y estudiantes.  

De esta forma en la pedagogía crítica, es fundamental la distribución del 

espacio formativo, es necesario que se sienta libre, abierto, cálido; los materiales 

de enseñanza y aprendizaje, la planificación, siendo un requerimiento que se haga 

en conjunto, la metodología desarrollada durante la actividad que no implique sólo 

la participación del docente y deje al estudiante ausente, por el contrario, debe ser 

dinámica, innovadora, que dentro de la cotidianidad extraiga acciones 

motivadoras, simples pero enriquecedoras, estimulantes del aprendizaje, que 

fomente el interés  por indagar, comprender y actuar en función de ello.   

En este contexto, es necesario decir, que en la práctica educativa 

enmarcada en la pedagogía  crítica prevalece una concepción crítica de la realidad 

orientada hacia la justicia y el bienestar  social de los actores del proceso 

formativo, la intencionalidad por ello, está claramente explicitada  en pro del 

rescate de la dignidad humana, se basa en un proceso de autorreflexión como 
 
 

48 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

acción de  toma de conciencia y de reflexión compartida entre docentes y los y las 

estudiantes en aras de  develar nuevos conocimientos, experiencias que dejen un 

sobar de éxito por lo emprendido, es  decir, la intencionalidad es de 

reflexionar-actuar, es de investigar haciendo conjuntamente, es de  

hacer-transformando, para cambiar la realidad social y educativa. Por eso, se 

habla de una  pedagogía crítica que está sustentada en una praxis 

transdisciplinaria en la cual se compromete a  los actores en su acción y reflexión 

para transformarse a sí mismos y a la sociedad donde se  desenvuelven, para 

promover la construcción del propio conocimiento a partir de la realidad social  

auspiciando su cambio y transformación, es decir, la propensión hacia el 

conocimiento  contextualizado, que se logra cuando se orienta a un aprendizaje 

activo, crítico y reflexivo. De allí, que es fundamental el establecimiento de la 

comunicación dialógica entre los docentes y los y las estudiantes con la 

intervención de los demás actores educativos, orientando la acción hacia el logro 

de la formación de seres libres, autónomos, críticos y emancipados.   

De esta forma la pedagogía crítica en su interés práctico la acción entre 

docentes, los y las  estudiantes está determinada por una interacción subjetiva con 

significados y saberes compartidos  a través de la puesta en escena de la 

deliberación y la reflexión, en esta acción, se supera la relación  de dominación 

que proyectaba el docente por una relación de compartir, una acción conjunta con  

miras a la soluciones de situaciones comunes presentes en los ambientes 

educativos, es la  concepción del otro como ser humano activo. Se convierte así, 

en un proceso orientado por aprender haciendo interpretaciones de las 

circunstancias sociales y educativas en situaciones reales para en base al 

razonamiento comprenderlas y accionar. 

 Así mismo, el pensamiento crítico y  creativo debe ser incorporado a la 

acción formativa en la que se generan prácticas reflexivas,  críticas y creativas en 

la experiencia compartida en el contexto de aprendizaje, como comunidad de 

investigación y, con ello, se vislumbra como espacio de humanización: por lo tanto, 

el desempeño en comunidades de indagación y el dominio de estrategias 
 
 

49 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

reflexivo-creativas  aplicadas a un nuevo estilo de relaciones sociales, crea la 

posibilidad no sólo de un desarrollo  personal y ético, sino de una nueva calidad de 

relación social en el docente y el fomento de una  cultura realmente democrática y, 

por tal motivo, de formas diferentes y humanizadas de  construcción colectiva de 

la vida social y de solución concertada de los problemas sociales.  

De allí que la formación permanente indica una acción para provocar en el 

docente un crecimiento personal y profesional a fin de crear nuevas alternativas y 

expectativas en relación a la participación protagónica que les permitan un mejor 

desempeño. Es por ello, que se percibe la necesidad en el profesorado del 

Sistema Educativo venezolano de formarse y perfeccionarse de forma continua 

desde un punto de vista profesional, social, económico, cultural y político que 

atienda la demandante realidad desde un enfoque transdisciplinario. De esta 

manera el docente investiga su propia práctica convirtiéndose en protagonista 

directo en la construcción del saber pedagógico.  

En tal sentido, la formación transdisciplinaria del docente demanda 

permanentes  cambios de acción en virtud de las directrices teóricas y políticas 

(proyectos educativos, diseños  curriculares con distintas concepciones 

pedagógicas, contenidos y estrategias didácticas) y de las  diferentes condiciones 

de trabajo; es allí como la formación permanente basada en la  

transdisciplinariedad se erige como medio para ofrecer una respuesta adecuada a 

una realidad  educativa en continua transformación, cuyo éxito dependerá del nivel 

de competencia profesional  del educador, de ahí la importancia y necesidad de 

adecuarse a un proceso de cambiopermanente, que se ajuste a las necesidades 

de formación percibidas por los docentes en el contexto de la  realidad social, 

tratando de mejorar las debilidades encontradas y proporcionando respuestas  

sólidas, concretas y críticas a las transformaciones sociales.  

Reflexiones Finales  

La realidad educativa contemporánea exige una transformación profunda en 

la concepción y práctica docente, superando la visión reduccionista y mecanicista 

 
 

50 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

que ha caracterizado tradicionalmente al acto educativo, ya que el docente actual 

debe ser un conocedor de su disciplina, un especialista capaz de comprender los 

procesos de aprendizaje, organizar efectivamente el espacio y tiempo educativo, y 

desarrollar estrategias de intervención contextualizadas. Esta nueva perspectiva 

demanda el desarrollo de capacidades éticas, pedagógicas y científicas que 

permitan un desempeño profesional efectivo frente a los desafíos y exigencias del 

medio educativo, fundamentándose epistemológicamente en la Pedagogía Crítica 

con su enfoque socio-humanista constructivista. 

En tal sentido, la práctica educativa basada en la Pedagogía Crítica 

proporciona las herramientas necesarias para proyectar un proceso de 

enseñanza-aprendizaje que crea nuevas y sólidas formas de conocimiento, 

facilitando experiencias significativas a través de acciones creativas y liberadoras. 

Este enfoque se fundamenta en principios  

filosófico desde el diálogo y la  comunicación de saberes entre docentes y 

estudiantes, promoviendo una interacción social  profunda y relaciones 

interpersonales significativas, es decir, la transformación hacia una  educación 

libre, democrática y participativa requiere relacionar la teoría con la praxis diaria,  

considerando el contexto de la realidad sociocultural y superando el autoritarismo 

tradicional  donde el estudiante solo era un receptor pasivo de conocimientos. Por 

ello, la formación permanente del docente se constituye como un elemento 

fundamental en este proceso de transformación educativa, es esencial para 

enfrentar los desafíos de una sociedad cada vez más cambiante y compleja.   

Referencias  

Apple, M. W. (2012). Educación y poder (3ª ed.). Paidós.  

Bourdieu, P. (1991). El sentido práctico. Siglo XXI. Editores. 
https://sigloxxieditores.com/libro/el sentido-practico_18159/  

Butler, J. (2004). Vida precaria: El poder del duelo y la violencia. Paidós.  

Dilthey, W. (2000). Introducción a las ciencias del espíritu. Alianza Editorial. 

 
 

51 



Peri Ápeiron Revista de Filosofía de la REDIT 

Volumen 3. Número 1, Año 2025 

Dussel, E. (2015). Filosofías del Sur: Descolonización y transmodernidad. 
Akal. Freire, P. (1970).  Pedagogía del oprimido. Siglo XXI. 
https://sigloxxieditores.com/libro/pedagogia-del oprimido_17950/  

Gadamer, H. G. (2012). Verdad y método. Ediciones Sígueme.  

Giroux, H. A. (1990). Los profesores como intelectuales: Hacia una pedagogía 
crítica del aprendizaje. Paidós.  

Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa. Taurus.  

Hegel, G. W. F. (2017). Fenomenología del espíritu. Fondo de Cultura Económica. 
McLaren, P. (2005). La vida en las escuelas: Una introducción a la pedagogía 
crítica en los fundamentos de la educación. Siglo XXI.  

Mészáros, I. (2008). El desafío y la carga del tiempo histórico: El socialismo en el 
siglo XXI.  CLACSO. 
https://www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana/inicio.php  

Ricoeur, P. (2003). El conflicto de las interpretaciones. Fondo de Cultura 
Económica. Van Manen, M. (2003). Investigación educativa y experiencia 
vivida. Idea Books. Walsh, C. (2013). Pedagogías decoloniales: Prácticas 
insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir.  Abya-Yala.  

Žižek, S. (2003). El sublime objeto de la ideología. Siglo XXI. 
https://sigloxxieditores.com 

​
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

52 


	FILOSOFÍA DE LA PEDAGOGÍA CRÍTICA: UNA VISIÓN TRANSDISCIPLINARIA EN LA FORMACIÓN PERMANENTE 

